أنورانجتري و المعصريين في ضوع الإسلام كاللاعتفالي

(أفر (الحب ي

إِنْ الْمُحْدِينَ فَي ضَوعَ الْإِسلامِ فَي صَوعَ الْإِسلامِ فَي صَوعَ الْإِسلامِ فَي صَوعَ الْإِسلامِ

كَاللَّهُ عِنْضِعًا لِيَ



هارالإعتصام هارالإعتصام هار به البدن ۲۱۷۴۸/۴۲- من به ۱۷۱ - هامره

## بسسانتارم ارمي

في مطالع هذا القرن الهجري الخامس عشر تقتضينا أمانة القلم ومسئولية الكتابة في الثقافة والأدب والعمل الصحبي خلال أربعين عاماً أن نعيد النظر فى كتابات العصرين الذن حاولوا السيطرة على آفاق الفكر الإسلامي الأصيلة وتحويلها من وجهتها الخالصة لله تبارك وثعالى إلى وجهات متعددة وصدق الله تبارك وتعالى : «وأن هذا صراطى مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ..» . فقد جاء الغزو الثقافي محمل لواء التغريب والشعوبية لينشىء تيارات جديدة ذات مريق وذات نفوذ استطاعت بفضل جهد السيطرة الاستعارية من التغلغل في عقل الأمة الإسلامية وفكرها وروحها بدعوات مادية ووثنية وإباحية أعان عليها سيطرة النفوذ الاستعارى على التعليم والصحافة فهما النافذتان الخطير تان اللتان نفذ مهما إلى الفكر الإسلامي الأصيل النتي الرباني المصدر الإنساني الوجهة تلك الدعوات المسمومة التي ما تزال تتخطفه بن ليبرالية وماركسية وصهيونية ، ولذلك فقد كان لابد من ( إعادة النظر ) في هذا الركام الحطير الذي خلفته هذه المحاولة الخطيرة خلال أكثر من قرن من الزمان ، فقد تصادف أن كان الاحتلال البريطاني عام ١٨٨٧ مقارباً لمطلع القرن الرابع عشر الهجري ، الذي انطوي اليوم وبات على المؤرخين والباحثين مراجعته وتقييمه وكشف أوجه الزيف والمحاذير التي أحاطت به ، فقد لمعت في هذه الفترة أسماء كثيرة لمعاناً زائفاً ، واستطاعت بفضل الورق الصقيل والصحف العلمانية ودور النشر التغريبية ، ونفوذ قوى أخرى مسيطرة على التعليم والثقافة والصحافة أن تبرز هذه الأسماء وأن تجعل من فكرها المسموم أشبه بأفكار مسلم بها في عديد من المحالات وخاصة في مجال المحتمع الإسلامي الذي تعرض لأشد هذه الأخطار مما تأثرت به الأسرة والمرأة والطفل وأجيال الشباب المفرغة من الأصالة ، الغارقة فى الانحلال الغافلة عن الحطر الأكبر المحيط بالأمة الإسلامية كلها والذى يتطلع إلى اليوم الذى يكون فيه قادراً على صهرها فى بوتقه بعد مرحلة احتوائها التى نمر بها الآن.

۱ ــ ولقد استطاع الاورد كرومر أن ينشىء فى مصر عام ( ۱۸۸۳ ــ المعددة المانية التي توالدت وأنشأت هذه الأجيال المتعددة من العلمانية منذ ذلك الوقت تحمل لواء الاحتقار للإسلام وللوطنية وتوعو إلى التبعية للغرب وتعجب ببطولاته وتحمل لواء الدعوة إلى أن الإسلام دين عبادى متخلف صحراوى ، منكرة ربانية الإسلام وعالميته ، وتكامله الجامع بين الدين والسياسة ، وكان أخطر ما تدعو إليه حركة التغريب هو :

(أ) القضاء على الوحدة الإسلامية وإحلال مفهوم الإقليميات والقوميات الضيقة القائمة على الدماء والعناصر .

(ب) القضاء على الشريعة الإسلامية والنظام الاقتصادى الإسلامى وإحلال قانون نابليون والنظام الاقتصادى الربوى .

(ج) القضاء على التربية الإسلامية وإحلال نظام التعليم الغربي العلماني المفرغ من العقيدة والأخلاق .

وهكذا أوتيت هذه الأمة من مقتلين: من مقتل التعليم ، ومن مقتل الصحافة ، فقد حطمت قوائم الربية الإسلامية وأقيم نظام تعليمي علماني قاصر يقوم على خلق طبقة من الكتبة والموظفين ، المهورين بالغرب ، القابلين بالتعاون مع الاستعار ، ثم جاءت الصحافة التي تولاها المارون ففتحت الأبواب أمام سموم الفكر الغربي ، والماسونية والعاميات ، والقصص الإباحي واحتقار القيم والأخلاق ، ولعل نظرة واحدة إلى مخطط اللورد كرومر في هدم قوائم الإسلام وركائز القيم الإسلامية في مصر ليقدم الدليل الأكيد على أن ما نراه حتى اليوم من مخططات و دعوات إنما تستمد وجودها من هذه الهجمة الشرسة التي قام مها زعيم التغريب الأكبر.

فقد عمد كرومر إلى عملين خطيرين : زعزعة العقيدة الدينية إلى جانب اقتلاع مقومات الوطن والوطنية ، وجعل الحضارة الأوربية هي النموذج الأعلى للمصريين ليأخذوا به .

وتدل(۱) كتابات كرومر على إدراكه التام لموقف الإسلام فى الشرق ( فالمصريون يتمسكون تمسكاً تاماً بالإسلام الذى هو أحد الكلمات المرادفة للوطنية فى الشرق والإنجليز لا يهدفون إلى نشر المسيحية ولحكهم يريدون نشر حضارة تقوم على أساس مسيحى ) . ومن ثم عمد رجال الاحتلال إلى العمل على زيادة عدد المصريين الآخذين بنصيب من الحضارة الأوربية ( أمثال لطبى السيد ، وسعد زغلول ) وجعلوا لبعضهم مقاماً كبيراً فى الدور السياسي الذي تمر به مصر منذ الاحتلال ، وإذا استمر المضى فى هذا الطريق أصبح المصرى الآخذ بحضارة أوربا أقل مصرية وأكثر ميلا لأوربا إذ يصبح المصريون بهذا الفيضان المتدفق من الحضارة الأوربية أقل إسلاماً ، وهم فى المصريون بهذا الفيضان المتدفق من الحضارة الأوربية أقل إسلاماً ، وهم فى المنص ما يورده كرومر فى تقاريره ، وكما يصفهم فى عبارة قصيرة ( بأنهم مسلمون وليست فهم خواص إسلامية ، وأوربيون وليست فهم خواص أوربية ) .

و رى كرومر أنه فى إدخال المدنية الأوربية فى مصر ( بجب ألا يغيب عن ذهننا أنه لا يمكن إدخال أى تجديد فى الإسلام وبعبارة أخرى أن الإسلام المحدد ليس إسلاماً، أنه شيء آخر لا يمكنا وصفه، لذلك فعلينا ألا نتوقع مساعدة كبرى من المسلمين المتمسكين بديهم، فهم يزدادون تمسكاً بالدين كلما ازدادت المدنية الأوربية فى مصر ، أما السوريون والأرمن فليسوا أجانب، والأقباط إلى جانب أنهم مسيحيون – فهم فى عام ١٨٨٨ لا يمتازون عن المسلمين من ناحية التعلم – كذلك فإن المصرى المتحضر بالحضارة الأوربية أصبح هو العامل الأساسى فى إدارة البلاد إلى جانب الأوربيين والواقع أن القسم الأكبر من المصريين مسلم ، وينظر إلينا ( نحن الإنجليز ) والواقع أن القسم الأكبر من المصريين مسلم ، وينظر إلينا ( نحن الإنجليز ) باعتبارنا لا نعرف شيئاً خارج المادة ( روحياً ) ولكن توجد بينه بين عالم الأزهر فى الوقت نفسه هوة لاتقل اتساعاً عن الهوة التى تفصل بين العالم الأزهرى وبين الأوربى، وهكذا فإن الشباب المسلم الدائر فى تيار الحضارة

<sup>(</sup>١) لـ/ الصحافة المصرية وموفقها من الاحتلال الانجليزي للدكتور سامي عزيز ".

الأوربية يفقد إسلامه أو على الأقل يفقد القدر الأكبر من دينه ويحرم نفسه من أهم مبادئ عقيدته وفى الوقت نفسه نادراً ما يتجه هذا الشخص إلى المسيحية .

ويعترف كرومر بفضل القارة الأوربية على الشرق من الناحية المادية الما من الناحية المعنوية فإن التأثير على الأخلاق غير واضح ، فالحضارة الأوربية تقضى على دين دون أن تستبدل به غيره ، فالمصرى الذى قد تطلق عليه (صاحب التفكير الحر) بجد نفسه فى خضم هاثل دون مرشد و هاد ، أنه لا بجد فى تاريخه الماضى ولا من ظروفه الحاضرة سنداً أخلاقياً يعتمد عليه ، أنه يرى دينه راغباً فى التجديد ، أما الدين الذى يقتل الإصلاح والتجديد فهو دين آخر ، لذلك فإنه يتجه إلى ترك الدين جانباً ، وهكذا فإنه يحرمان نفسه من عقيدته لن بحد رادعاً أخلاقياً، وفى الوقت نفسه بحاول تقليد الأوربي ، ولا يترك هذا المصرى عقيدته خلف ظهره فحسب بل أنه يترفع عنها و زدريها ، وهكذا يندفع مغمض العينين بين أحضان الحضارة الأوربية غير مدرك لحقيقة هامة ، هى أن ما يراه ليس سوى المظهر الحارجي لتلك عبر مدرك لحقيقة هامة ، هى أن ما يراه ليس سوى المظهر وتتحكم فى حركاته ، ويصعب على مقلد الحضارة الأوربية أن بحصل علمها » ولكن حركاته ، ويصعب على مقلد الحضارة الأوربية أن بحصل علمها » ولكن هل بحيا المصريون هكذا دون عقيدة معينة ؟

ويوضح كرومر أنه ( بمرور الوقت سيخلق المسلمون ديناً لا يقوم على الإسلام الأول ، أنه سيقوم على مبادئ جديدة ، وهكذا فإن المصرى المتحضر بالحضارة الأوربية هو الحجر الأول وليس الأخير في المجتمع المتطور).

وينصح كرومر رجال السياسة الأوربيين بالابتعاد عن كل ما من شأنه أن يعد تحقيراً للعقيدة الإسلامية ولندع هؤلاء الذين يقودون دفة الدولة على حذر يدكون في مكر الصرح الدولي للمجتمع الإسلامي فإن ازدراء العقيدة الدينية للشعب بأسره أمر على جانب كبير من الحطورة سياسياً واجتماعياً) على من المحلورة سياسياً واجتماعياً) على من المحلورة سياسياً واجتماعياً)

وهكذا رسم المعتمد البريطاني الطريق للوقوف في وجه الإسلام ،

كعقيدة إلى حد أن ( أقبل فريق من المسلمين المتأثرين بالحضارة الغربية على كل غربى وتركوا ماضيهم وتاريخهم وأصبحوا لا يكترثون لشئون ديبهم الذى ولدوا فيه ولا يهابون التصريح بالإلحاد ، وقد اعتزم الأحرار المسلمون اتخاذ القواعد التي جرىعليها الغرب في تقدمه ورقيه واتخاذها أساساً لما أنشأوه من إصلاحات ) .

وهكذا نرى كيف خطط التغريب منذ أكثر من مائة عام لتمزيق وجهة الفكر الإسلامى بإدخال تلك التيارات المدمرة ، ولكن مهلا فإن حركة اليقظة الإسلامية لم تلبث أن بزغ فجرها فواجهت هذا الخطر مواجهة حاسمة وكشفت زيف المخطط و دحضت تلك القضايا المسمومة التي أثر ت .

لقد اعتمد المخطط التغريبي في هذه المرحلة – وإلى اليوم على الصحافة ، فظهرت المقتطف والهلال واللطائف ( صروف . نمر . مكاريوس . جرجي زيدان) يدعون كل في ميدانه إلى ( نظرية دارون) – الماسونية – الانحلال . ولقد وقف حمال الدين الأفغاني إزاء نظرية دارون ، وكتب محمد عبده في الرد على داركور وفرح وأنطون وكتب فريد وجدى في الرد على شبلي شميل، وكتب على يوسف في الرد على تغليب اللغة الإنجليزية على العربية ورد طلعت حرب وفريد وجدى على تحرير المرأة ، وهاجم مصطفي صادق الرافعي وعلى يوسف دعوة لطني السيد كما هوجم عبد العزيز فهمي في دعوته إلى الحروف اللاتينية ، وهاجم رشيد رضا دعوات على عبد الرازق وطه حسين ومحمود عزمي ورينان .

وقد توالت المراحل حيث أخذ الفكر الصهيونى يتدسس من خلال الدراسات الجامعية فى الأدب والاقتصاد والاجتماع والنفس والأخلاق وعلا شأن المدرسة الاجتماعية الفرنسية التى قادها دور كام ، ولينى بريل والتى تستمد مفاهيمها من الماركسية أساساً والتى جندت عشرات من شبابنا الذين ذهبوا إلى الغرب أمثال طه حسين ، وزكى مبارك ، ومحمود عزمى وغيرهم وكان من أخطر أعمالها الدعوة إلى :

١ ــ نظرية فرويد في الجنس:

٢ – نظرية دوركام في الاجتماع .

٣ ــ نظرية تين وبرو دنبر في الأدب.

ومن ثم بدأت كتابات ملفقة حول الإسلام ترى إلى إنكار المعجزات وتدعو إلى بشرية القرآن من كتاب متغربيين أخذوا يكتبون عن الإسلام (طه حسين – هيكل – العقاد) فكانت لهم أخطاء بارزة لأنهم بدأوا عملهم من خلال المهج العلماني الذي تشكلت فيه ثقافتهم أساساً ومن ثم لم يستطيعوا أن يستوعبوا مفهوم الإسلام الجامع.

كانت هذه هى مرحلة الفكر الليبرالى الديمقراطى الرأسمالى الغربى . ثم جاءت المرحلة الثالثة : مرحلة الماركسية ودعوتها إلى التفسير المادى للتاريخ وصراع الطبقات .

وهكذا واجه الفكر الإسلامى خلال هذه السنوات ثلاث تيارات متضاربة ومتعارضة ، وقد سارت روافدها حميعها فى طريق واحد لاحتواء الفكر الإسلامى ، وقد ألقت بثقلها فى أفق الفكر الإسلامى بهدف تهديم مقوماته وزلزلة قواعده وتدمير قيمه الأساسية وإن كان ذلك فى الحقيقة ما زاده إلا قوة وصموداً ، فقد كان الفكر الإسلامى قادراً على هذه المواجهة وكانت جذوره الثابية فى أعماق التربية الإسلامية مما تعجز أشد القوى عن اقتلاعه ، وكانت هذه المحاولة أشبه بمحاولة سابقة جرت للفكر الإسلامى فى القرن الثالث عند ترجمة الفكر اليونانى والفارسى وغيره من نمرات فى الفكر الوثنى وقد واجهها علماء أقرم أمثال ابن حنبل والشافعى وابن تيمية والغزالى ، وقد استطاع علماء المسلمين احتوائها وتجاوزها والكشف عن زيفها وإعلان وجهة الإسلام بمفهوم أهل السنة والجاعة .

۲ – لقد كانت الصحافة هي المدخل إلى التغريب وقد تولاها المارون فاقتحموها بمفاهيمهم وتعصبهم وحقدهم على الإسلام والدولة العثمانية وبولائهم للاستعار ولكل دعوات التغريب فرأيناهم منبثين في أنحاء العالم الإسلامي والغربي : أديب إسحاق ، وسليم النقاش ، وسليم عنحوري ، وفرح وأنطون ، وخليل غانم ، وصروف ، ونمر ، ومكاريوس ، وتكالا وجرجي زيدان ، وجورج طنوس ، وخليل ثابت ، وكان على رأسهم حميعاً يعقوب صنوع الهودي فكانوا عملاء الماسونية والاستعار ودعاة اللغة محميعاً يعقوب صنوع الهودي فكانوا عملاء الماسونية والاستعار ودعاة اللغة محميعاً يعقوب صنوع الهودي فكانوا عملاء الماسونية والاستعار ودعاة اللغة محمياً بعقوب صنوع الهودي فكانوا عملاء الماسونية والاستعار ودعاة اللغة محمياً بعقوب صنوع الهودي فكانوا عملاء الماسونية والاستعار ودعاة اللغة محمياً بعقوب صنوع الهودي فكانوا عملاء الماسونية والاستعار ودعاة اللغة محمياً بعقوب صنوع الهودي فكانوا عملاء الماسونية والاستعار ودعاة اللغة محمياً بعقوب صنوع الهودي فكانوا عملاء الماسونية والاستعار ودعاة اللغة وليم المحمد و المح

العامية والزجل والكلات الفرنسية العامية وكان صنوع يهودى فرنسى الجنسية يدعى يعقوب روفائيل ويطلق على نفسه اسم جويدا ساتوا وكانت صحفه التى أصدرها فى مصر وباريس بعد أن طرد دعوات مثيرة للولاء الفرنسى وكان يطلق على الحديو شيخ الحارة ، وكان شبلي شميل أخطر دعاتهم الذى حمل لواء نشر مذهب دارون حين ترجمه عن أشد الدعاة له تعصباً وهو ( يحتر ) وكانوا يحملون فى هجوم عاصف على السلطان غبد الحميد وخاصة ( سليم سركيس ) لأن اليهود كانوا يعدون الرأى العام لحلعه أو قتله بعد أن رفض مطلهم فى دخول فلسطين ، وكان هناك من بهاجم التراث بعد أن رفض مطلهم فى دخول فلسطين ، وكان هناك من بهاجم التراث قبول حكم إيطاليا ، وكان خصوم السلطان عبد الحميد ( رزق الله حسون قبول حكم إيطاليا ، وكان خصوم السلطان عبد الحميد ( رزق الله حسون الحلافة إلى العرب لهدم الحلافة القائمة ، وكان بطرس البستاني واليازجي يدعون إلى إعادة الحلافة إلى العرب لهدم الحلافة القائمة ، وكان بطرس البستاني واليازجي يدعون إلى المانفصال العرب عن الدولة العثمانية .

وقد مضى خط الصحافة بحمل سموم التغريب كله ( فهو أقرب إلى الجماهير وأقدر من الكتاب فى غرس هذه السموم) ومن ثم أصبحت الصحافة العربية هى منطلق تيار التغريب ، فقد حملت لواء الدعوات المسمومة : العامية ، الفرعونية ، ثم الماركسية أخبراً .

وكانت التبعية للمناهج الغربية واضحة فى هذه القضايا ، فقد كان طه حسن يؤمن بمذهب المدرسة الاجتماعية الفرنسية فى التصور المادى الذى يقوم على الجبرية ، وكان العقاد يقيم فكره على التصور الفلسنى والمذهب النفسى ويجرى وراء مفاهيم الغربيين فى البطولة ، بل فى الألوهية من أن الإنسانية لم تعرف التوحيد إلا فى الأديان الأخيرة مع أن البشرية كانت موحدة منذ أبيها آدم ، وقد تأثرت العبقريات بمذهب غربى فى تحليل الشخصيات وتأثر ( الفتنة الكبرى ) بمذهب التفسير المادى للتاريخ ، وكان حرص أمين الحولى على إقليمية الأدب والدعوة إلى ما يسمى بالأدب المصرى ، وكان سلامة موسى يدعو إلى العامة والفرعو نية والماركسية والتفسير المادى

للتاريخ ، وكانت دعوة طه حسن إلى الأدب المكشوف والفرعونية ، والمتوسطية وبشرية القرآن ، ودعا توفيق الحكيم إلى الإقليمية وكراهية العرب وقبول القبعة ، ودعا إلى الفن للفن ، كما دعا عبد العزيز فهمي إلى كتابة العربية بالحروف اللاتينية ، ودعا على عبد الرازق إلى أن الإسلام دين روحي وليس دين ودولة ، وكل ما كتب عن السيرة النبوية (هيكل والعقاد وطه حسين وتوفيق الحكيم ) عليه تحفظات وفيه ثغرات كبيرة وتبعية للمناهج العربية في دراسة الأعلام ، وامتدت هذه الحيوط جيلا بعد جيل فرأينا من دعاة الفرعونية كمال الملاخ الذي أحال الأهرام إلى يومية للأصنام والمقار ، ورأينا دعوة يوسف إدريس إلى إحراق الراث الإسلامي، ورأينا لويس عوض داعياً إلى الفرعونية والعامية ، ورأينا يوسف السباعي وصلاح عبد الصبور وإحسان عبد القدوس يدعون إلى الإباحية في الشعر والقصة ورأينا أنيس منصور من دعاة الوجودية والجنس ، وجاء صلاح جاهين ليحمل لواء العاميات والشعر الحر والكاريكاتير النازل والمهاجم للوجه الإسلامي من الحياة المعاصرة .

ولقد كان الأهرام في يوم من الأيام وكراً لدعاة التغريب وعلمانية المستشرقين ( توفيق الحكيم ولويس عوض وحسين فوزى وأحمد بهاء ) ومن الأسف أن ينهار ( الأهرام ) هذا الانهيار الحطير حين يسيطر عليه هولاء الذين لم يكونوا يكتبون قبل سنوات قليلة ، فتبدو الكتابات السياسية والفكرية ساذجة ضعيفة منهارة يبدو فيها الولاء الفكرى الوافد والتبعية الفريدة لكل مفاهيم الشعوبية والعلمانية رغبة في إحيائها وإعادة بثها ، سذاجة في الأسلوب وتبسط في العرض مما يشعر القارئ لأنه لا يوجد وراء ذلك أى نجربة صحفية أو فكرية أو معرفة بالتاريخ السياسي والاقتصادي والاجتماعي الذي تنبعث منه كتابات ضحلة ، تافهة ، ولا توجد أي خبرة عميقة ولا قراءة واسعة ، أين هذا من كتاب خبراء لا يستطيعون الكتابة في الأهرام أو في الصحف الكبرى، لأنهم ليسوا أولياء الثقافة الغربية أو العلمانية ، ونجد أن السيطرة هي لأنيس منصور وموسي صبرى ، وبعض من لا خبرة لهم والذين وصلوا إلى مكانهم عن طرق غير طرق الأصالة ، وما تزال

الصحف الكبرى عشاً لأعداء الإسلام والعلمانيين والشعوبيين الذين يكر هون الإسلام ويسخرون من كل القيم العربية والإسلامية .

بل إننا لنرى هؤلاء الصحفيين الذين وصلوا سن السبعين وعدوها وهم لا يزالون يكتبون في الجنس أمثال زكى عبد القادر ، ومصطفى أمين ، لماذا يسرفون في كتابة هذه الصور من الجنس التي لا يكتبها إلا المراهقون ، والظاهرة الواضحة إن كل كتاب اليوميات الآن قوم سذج ، تجربهم قليلة ، أقلامهم خابية ، محصولهم قليل وخاصة النساء منهم ، فهم أشد ضعفاً ، والمحصول والمكتابة توحى كلها بالسذاجة والبساطة والضعف ، هل هذا هو ما يراد من إنزال الثقافة العربية الإسلامية إلى هذا المستوى من التفاهة جرياً وراء ما يذاع في أجهزة التسلية ( الإذاعة والتليفزيون ) أم أنه يراد حجب الأقلام القادرة عن الكتابة ، أم لا يراد دفع القراء إلى ثقافة عالية القدر .

وإن أى مراجعة للصحافة العربية فإنها تكشف عن التبعية ، وعن أن القائمين عليها ليسوا على قدر من الثقافة التاريخية العربية الإسلامية التى تمكنهم من رؤية الأحداث والمواقف ، ولكنهم يعتمدون دائماً على صحف غربية أمثال نيوزويك ، والتايم ، يقرأونها أسبوعياً ويترجمون منها كل ما ينشرون ، ويتبعون الخط الإقليمي السياسي من خلال النشرات التي تصدرها مصلحة الاستعلامات لتأييد وجهة نظر معينة ، أما الخلفيات الحقيقية التي بجب أن يحصل عليها الصحفي في فهم العالم الإسلامي والبلاد العربية وتياراتها الحالية التي تموج بها والتي ترجع إلى عصر الحروب الصليبية والاستعارية والصهيونية ، فإن ذلك كله غير موجود فعلا ، ولذلك فإن فالاستعارية والصهيونية ، فإن ذلك كله غير موجود فعلا ، ولذلك فإن العميقة ، أو الفهم الواسع لمجريات الأمور السياسية والاجتاعية في العالم الإسلامي والبلاد العربية .

٣ - أما الأدب فقد استطاع أن يحصل على مكان أكبر من حجمه الحقيق ، بينما لم يستطع ( الفكر ) وهو حماع العناصر المحتلفة ومنها الأدب أن يحرز هذه المكانة ، ووجدت الشخصيات الأدبية الاهتمام الكبير بينما لم تجد الشخصيات الفكرية مثل هذا الاهتمام ، ولنضرب مثلا بالمنفلوطي

و فريد وجدى ، وكاتب الشهرة عاملا يستطيع أن يضني على بعض الشخصيات القليلة الأثر مكاناً لا يضفيه العمل الفكرى نفسه ، فقد كانت السياسية والحزبية والصحافة من العوامل التي تخلق الشهرة لأقل الناس إجادة ومكانة ما دام له قلم جارح . ولقد كان في استطاعة أي ناعق أن يطلق عبارة مشرة معارضة للدَّن أو للتقاليد والعرف العام ، فتدوى باسمه أياماً طويلة فيصَّل إلى قدر من الشهرة لا يستطيع أن يبلغه من أمضى أربعن عاماً في الكتابة الرصينة ، ومنهم من خدعه البهود ، فأسرف في الحديث عن قضية الإسلام دىن ودولة ، على النحو الذي يكتب به البعض ، موالاة لمفهوم باطل ، و هناك موالاة أخرى لجميع أو لئك الزنادقة والصعاليك في مفهوم جديد للشعر تحت زعامة صلاح عبد الصبور ، إنهم حميعاً يخدعون تحت تأثير مطامع وأوهام بالمال والشهرة ليخرجوا عن مفهوم أمتهم وعن تراث أهلبهم وعن عقيدة الحق اليقين نتيجة قصور أساسي في التربية والتكلم شهد به صلاح عبد الصور في تأريخه لحياته وشهد به الأفاق الذي طوف على الجمعيات من ماسونية ، ودينية ، ووثنية ، هذه هي ثمرة هذا الجيل الذي تكون في ظل مفاهيم المسئولية الوافدة التي اعتصمت بإحدى الأحزاب الكبرى فترة الأربِّعينات فأنتجت أحمد بهاء الدن ، ومحمود أمن العالم ، وكان إحسان عبد القدوس ، ونجيب محفوظ ، ويوسف السباعي قد سبقوا في مجال الإباحيات والكشف في القصة ، تلاميذ للهود المسلمين تحتأسماء المستشرقين و متابعين دعوة طه حسين وسلامة موسى .

وقد كان كتاب الصهيونية هم أول من بث الأفكار الهدامة ونظريات الانحلال عن طريق الصحافة والترويج للصور المغرية بالانحراف المشرة الغرائز والشهوات، وأنت إذا قرأت الصحافة العربية بأقلام كتابها التغربين والشعوبين تحس وكأن المسلمين يستسلمون للغزو الغربي وينصهرون في العالمية والأعمية، ومنهم يتنازلون عن شخصيهم رويداً رويداً، ولكن ذلك من أعمال الكذب الإعلالي لحداع الشباب المسلم ودعوتهم إلى التسليم للتبعية الغربية.

وهناك سموم المسرح والفن والرقص والغناء ومفاهيم مضللة حول

الفللكور والدراما والمـاساة وغيرها من مفاهيم وافدة تسطر كأنها حقائق وتقدم للناس كأنها علوم .

وهنالة خطة حول ما تبرره الصحف اليومية والمحلات الأسبوعية من الصور الفاضحة والعاربة والكلمة المسمومة والقصة الجنسية ، والمقال الهجومى ضد الإسلام ودعاته ، هذه الصحف تدخل كل بيت ، وقد تخصص كثير من هذه المحلات فى نشر أدب الفراش وقضايا النجوم الفنية ومنها ما تخصص فى سرد أخبار النجوم والكواكب وأخرى تتسمى ببنات جنسها وتزعم أنها تخدم قصة حواء وتجارب تعاليم الإسلام فيما يتعلق بالطلاق وتعدد الزوجات والحجاب . وترد لنا من لبنان الشبكة والموعد وما شامها التي تقدم صوراً فاضحة وأوضاعاً صارخة ، وما بن دفتها مخدش الحياء وتهدم الأخلاق .

وعندما تطالع الصحف العربية تحس أنه لا هم لهما إلا إحياء ذكري المغنيين والمغنيات والراقصين والراقصات ، هناك ألبوم كامل يفتح يومياً على هذه الذكرى أو تلك ، هم الفنانون فقط الذين تحتفل بهم الصحف ، أما أعلام الفكر والأدب والصحافة فلا يذكرون ، بل لقد ذهب مخرجوا السينما إلى إعادة إحياء ذلك الجانب الأسود المظلم في تاريخ مصر بإعادة كتابة حياة الراقصين والمغنيين والإباحيين حتى لا ينشأ فيلم كامل عن حارة الدعارة التي كانت بمصر أيام النفوذ الاستعارى ، وحيمًا تنظر تجد (ريا وسكينة) و (شفيقة القبطية) و (وداد الغازية) ماذا يراد بهذا ، هل هذا هو تاريخ مصر ؟ هل هذا هو ما بريدون أن يقدمونه إلى الشباب المسبلم ، حياة الغوازي والمراقص والبغاء التي كانت سبة في عصر الاحتلال ، لماذا تعاد هذه الحيوات السوداء وتطرح من جديد على جيل جديد مفرغ من أي مفاهيم وطنية أو دينية ؟، وما هَذَا الاهمام بالفرعونية ؟ ماذا يراد به ؟ هل هذه هي حقيقة الانهاء المصرى ؟ الحقيقة أن الانهاء المصرى ( عرف إسلامي ) ، أما الفرعونية فهي مُرحلة تاريخية ، وذلك عهد قد انقطعت الرَّوابط به ، فقد جاء الإسلام وهو عهد لا تاريخ له ، ولا ثقافة ، ولا لغة ، لقد مات ، مات ، ولن تستطيعوا إحياءه مهما فعلم أمها الشعوبيون؟ ولماذا هذه السخرية بالتاريخ حين يحاول نجيب محفوظ السخرية بابن بطوطة فيكتب ما أسماه رحلة ابن فطومة ، وما هذه الكلمات المدسوسة في الرحلة الرامية إلى الإباحية وإلى الحديث عن الحمر في قوله : (أتصدق حقاً أن إلهك مهمه أن تشرب خراً أو لا تشربها)!

٤ – وهناك تيار الماركسية المسموم ودعاته الذين بحرفون الكلم ، أصحاب التفسير المادى للتاريخ ، كتابات الحسين ثائراً ، والحسين شهيداً لعبد الرحمن الشرقاوي ، وسليان الحلبي لا لفريد فرج ، ومأساة الحلاج لصلاح عبد الصبور ، وصلاح الدين للشرقاوى .

لقد حضعت الصحافة لهذا التيار سنوات طويلة ، وما نرال أثارهم باقية ، خضعت الصحافة المصرية (أسبوعية ويومية للتيار الماركسي ) وتولى أمرها بالإضافة إلى الصحف التي أصدرها الشيوعيون كالطليعة والكتاب المصرى ، في يولية عام ١٩٦٤ تولى أحمد بهاء دار الهلال وعمل معه كامل زهيرى ، في يولية عام ١٩٦٤ تولى أحمد بهاء دار الهلال وعمل معه كامل زهيرى ، الجنسي والوجودية ( يوسف إدريس ورجاء النقاش ) وكلفوا النساء بدراسات جارحة عن الجنس أو عن البغاء ( سهير القلاوى في مصر ، بدراسات جارحة عن الجنس أو عن البغاء ( سهير القلاوى في مصر ، كا استغله المدالى في المغرب ) . واستغل الماركسيون رفاعة الطهطاوى ، كا استغله المدير اليون في الدعوة إلى الوطنية بديلا كا استغله الليبراليون لأنه تأثر بالفكر الغربي في الدعوة إلى الوطنية بديلا لعقيدة والمصرية في مواجهة الحلافة العثمانية والإعجاب بمظاهر الحضارة الغربية وخاصة الرقص الغربي . وجاء دعاة النزعة العقلية على مفهوم الفلسفات الغربية وخاصة الرقص الغربي وجلال صادق العظم ، هذان الذين ظهرا بعد النكسة مباشرة عام ١٩٦٧ للدعوة إلى ما سمياه علمية الذات العربية وإخراج الجيل الجديد من إطارات الدن .

وتوسع التيار العلمانى ذى اللون الماركسى بعد أصحاب اللون الليبرالى ، وهو تيار قائم على كراهية الوحدة الإسلامية وإعلاء شأن القوميات واعتبار القومية أعظم من الإسلام ، وتفسير التاريخ الإسلامى على أنه تاريخ إقليميات (جابر الأنصارى ومحمد عمارة) وأن الحروب الصليبية كانت حروباً عربية ،

تتعلق بأقاليم كالشام ومصر مع كراهية معلنة للدولة العثمانية ، حامية الإسلام أربع قرون ، وذلك لتمزيق مفهوم الجامعة الإسلامية .

ولقد كانت فكرة القومية العربية تهدف أن تكون مناقضة ومعارضة للإسلام ومناهضة للوحدة الإسلامية ، مناهضة سرية تحت ستار العروبة وهى أشبه بالفينيقية والفرعونية ، فهى عندهم دعوة إقليمية تعلى شأن الجنس وترى فى القومية عقيدة . ولقد كانت حيع الأحزاب القومية التى نشأت فى بلادنا قد جعلت همها الدعوة إلى العلمانية ومحاربة الإسلام ، فجعلوا العلاقات بين الدول العربية تقوم على رابطة العرق وحده، المحردة من كل صلة بالعقيدة وجعلوا علاقاتهم بالدول الإسلامية كعلاقتهم بالكونغو والمكسيك والأرجنتين ، وقد نشأت فكرة القومية المغلقة ، وجعلوها موازية لفكرة الألوهية للتخلف من الإسلام ، وقد بدأت نظم الأحزاب سياسية وانتهت ماركسية .

القد كانت المحاولة تهدف إلى قطع الفكر الإسلامي المعاصر عن الفكر الإسلامي في مسيرته خلال أربعة عشر قرناً ولذلك أسموه الفكر المصري أو الفكر العربي ، وكذلك قطع الأدب العربي المعاصر عن الأدب العربي منذ أو ائل الإسلام ، وهي محاولة جرى عليها طه حسين ، والعقاد ، وهيكل والمازني ، وكانت در اساتهم لابن الرومي والمغربي والمتنبي وغير هم مرتبطة مفاهيم النقد الغربي التي قامت على أساس استعلاء العنصر كالقول : بأن عظمة ابن الرومي إنما جاءت من أصله الروماني .

لقد سقطت مؤامرة الشعر الحر بموت صلاح عبد الصبور وكان لويس عوض هو أول من أهدى عبد الصبور إمارة الشعر الحر الذى رد له الجميل بطبع كتابه المسموم ( مدخل إلى تاريخ اللغة العربية ) بعد أن تولى مسئولية هيئة الكتاب .

أما كتاب القصة فى عصرنا فلم يخرجوا عن أن يكونوا تابعين لمذهب فرويد فى الجنس أو مذهب ماركس فى التفسير المادى والاقتصادى المعلاقات بين الأفراد فى المحتمع وكلاهما باطل وفاسد ومحتوى وجارياً وراء

الأهواء. كان يوسف السباعي وإحسان عبد القدوس، ويوسف إدريس، ونجيب محفوظ بعد شيخهم توفيق الحكيم غلمانا للمستشرقين واتباعاً للمناهج الوافدة. لقد كان كتابنا الكبار قناطر للفكر الغربي:

دعا طه حسين إلى فصل اللغة العربية والأدب عن الفكر الإسلامي .

دعا ساطع الحصري إلى فصل العروبة عن الإسلام .

دعا على عبد الرازق إلى فصل الدين عن المحتمع .

روج سلامة موسى لمفاهيم فرويد ونظرية الجنس.

روج عبد الرحمن بدوى لنظرية الوجودية وامتداده فى سهيل إدريس، وأنيس منصور .

روج طه حسين لنظرية الشك الفلسني وبشرية القرآن .

روج سلامة موسى ، وإسماعيل مظهر لنظرية دارون .

روج طه حسين ، ومحمود عزمي لحضارة البحر المتوسط .

أعلن طه حسن في مصر، وأحمد أغاييف في تركيا للتبعية للحضارة الغربية وتبنيا فكرة تويمبي المسمومة من أن المدنية الأوربية كل لا يتجزأ، توخذ بمادياتها وفكرها، أي أن أساسها هو الفكر المسيحي مع أن الإسلام عقيدة ونظام إجماعي كامل وحضارة، بينما المسيحية ليست كذلك.

و تبدو فكرة الاحتواء التلمودي و اضحة في مسائل الفن و الأدب و الدعوة إلى وحدة الأديان.

إن ما يكتبه هؤلاء هو وجهة نظر مستمدة من ثقافة محتلطة واحدة وتجربة قليلة ولا يمكن أن عمل مهجاً عاماً ، خاصة أن هؤلاء الكتاب من ثمار المدرسة العلمانية الغربية وأنهم مع الأسف لم يطلعوا على وجهة النظر الإسلامية في مختلف أمور الاجتماع والفكر ، وأن على القارئ المسلم الذي يقرأ لمم ألا ينخدع بما يقدموه ، لأنه ناقص ، وعليه أن يقرأ إلى جانب ذلك وجهة النظر الإسلامية ، لدى كتاب ( المدرسة الإسلامية ) وهم يتمثلون اليوم في مجموعة من كتاب أمرار مثال الرصانة والاعتدال وعمق الإيمان بمسئوليات لأجيال .

٧ - من المؤمرات التي تسوقها حركة التغريب والشعوبية والغزو الثقافي
 (فتنة الانتقاء من التراث) التي يثير ها زكى نجيب محمود ونفر من التغريبين .

من الذي يحكم على التراث ، وما هي أدواته في القياس ؟ . . لقد علمتهم الدعوة المسرفة إلى العصر وإلى أنهم أساتذة أنفسهم إلى إطلاق الرأى في جرأة الذي لم يبلغ الرشد أو يعرف قدر الكنوز التي بين يديه فهو بيددها في سفه الوارث الجاهل .

إن التراث الإسلامي لا يتجزأ ، ومقياس التفسير المادي للتاريخ لا يصلح ، إن إبجابيات التراث وسلبياته ضرورة لنا لمراجعة ماضينا ورسم مستقبلنا ، إنهم لا بملكون الإيمان والحافز والغيرة على تاريخ هذه الأمة وميرانها الرباني ، حيث لا يقاس تاريخ الإسلام ولا تراثه على تراث الغرب وتراثه للفارق البعيد والعميق ، نحن نومن بأن التراث ليس شيئاً مقدساً ، التراث كالتاريخ ، فيه الإيجابيات والسلبيات ، ولمكن العقيدة ( الميراث مي الشيء الوحيد الذي هو فوق النقد لأنه الحقيقة الحالدة الباقية .

٨ - إن البصر النافذ إلى تيارات الفكر الوافد تكشف عن أن هناك حرباً معلنة على الأصالة وعلى اليقظة وعلى الصحف الإسلامية تصطنع كل الوسائل والأساليب والحطط وتنتظم حميع المحالات ، مهدف توهين هذه الحطوة الجبارة التي قطعها المسلمون بالإسلام على رأس القرن الحامس عشر الهجرى:

فى مجال التأليف والأدب نجد تلك الصورة الغامضة ، العائدة من السربون وهى دكتورة فى الإخراج المسرحى تعلمت من المخرجين الفرنسيين الذين تلمذت على أيديهم وقد أمضت أربع سنوات فى باريس من أجل الدراسة !

و نجد هو لاء المؤلفون الذين لا يكتبون عن إفريقيا إلا عن الموسيق والرقص والغناء الذي يرتبط بالسحر والتطبيب ، وهذا الباحث في الأندلس لا يدرس إلا الحيال والشعر في نصوص الأندلس ، كأنما لم يعد هناك شيء يدرس إلا ابن عربي وغزلياته الروحية وديوان ترجمان الأشواق ، وهذه المفاهيم لمنحرفة عن وحدة الوجود والحلول .

أما الظاهرة الحطيرة حقاً ، فهى ظاهرة الكتابة عن السحر والعفاريت وشغل الناس بالجن ، فى فترة من أدق فترات حياتهم وحياة مجتمعهم .

وكان قد وجه مصطنى أمن إلها أنيس منصور منذ سنوات عندما أدخل إلى مصر قصة السلة الى كافأه علها بأن جعله رئيساً لتحرير مجلة (الجيل) التى لم تلبث أن سقطت واليوم برى هذه الظاهرة تتسع فى صورة مقالات أسبوعية فى جريدة الأخبار وفى صورة كتب تصدر ، أما إسماعيل يونس فقد خاض هذه الأوحال والأقذار وجاء عبد العاطى حامد ليكمل مشوار صاحبه وتحمل جريدة الأخبار لواء هذه المؤامرة ، و برى المرأة وهى تكتب اليوم هذا الأدب المكشوف الإباحى حتى يوصف ما تكتبه (فلانة) بأنه ثورة على كثير من تقاليد المحتمع ، هذا المسافر فى دمها لن يكون إلا السرطان الحطير الذى يتحرك فى أفق المكتابات النسوية حاملا مفاهم الإباحية والحنس والحيانة الزوجية والذى بجد من يشجعه ويدفعه و يحميه ليصب هذا الاثم كله فى كتب تقرأها الفتيات فتتلوث فطرتها وتفسد طبيعها وتظن أن الحياة ليست إلا ماخور كبر

٩ - وبحرى كل هذا ، وأغرب منه حوار توفيق الحكيم مع الله ( جل وعلا عما يقولون علواً كبيراً ) وإذا أريد لفت النظر قالوا : إنها ( حرية الفكر ) هذه الكلمة التي أصبحت كالسيف المصلت في يد حماعة بريدون الترويج لمفاهيم لا برضاها الإسلام ، إنهم إن آمنوا بما يعتقدون فذلك لهم ولكن الترويج لذلك بين الناس وإثارة الشهات في الصدور ، واللهو بعواطف الناس ومشاعرهم فهذا ما لا برضي عنه أحد . ولقد أعجبتني كلمة الشيخ الشعراوي في هذا حيث يقول :

( إن حرية الفكر للإنسان هي أن يكون حر الفكر فيا نختاره من دين ، فإذا ما انهي بقواعد فكره إلى دين ، بجب أن يلتزم بقضية الدين ، ولا يحتج علينا بأنه : « لا إكراه في الدين » .

فالمقصود هو أنه لا إكراه في اعتناق الدين ، أما حين يتدين فيجب أن يحترم اختيار عقله ، ويلتزم بأحكام دينه .

حرية الفكر لا يأخذ بها الناس إلا فى أمر أباح الشارع الحكم فيه ، أما حين يأتى الشارع بنص محتمل فكرى وفكرك فهذا اجتهاد، ولذلك كان لدى المحتهدين رضوان الله عليهم دقة فى الأدء ، كانوا يقولون رأيى صواب محتمل الحطأ ، ورأى غيرى خطأ محتمل الصواب .

10 - وبعد فقد تجد التيارات الوافدة فرصها الكاملة للتعبير عن وجهة نظرها بينها لا يجد التيار الإسلامي مثل هذه الفرصة لإحقاق الحق فيها يثار مع أن التيار الإسلامي هو التيار الأصيل: تيار الأمة منذ أربعة عشر قرناً ، ذلك لأن العلمانيين والماركسيين قد تداولوا السيطرة على الصحافة العربية ومن ثم فإن هناك تجاهل تام للتيار الإسلامي ، حيث لا تتاح له الفرصة لتصحيح المفاهيم الزائفة ، فهم يبرزون مفاهيمهم على أنها تسود المنطقة مع أنها مرفوضة ، وإذا عرضوا للتيار الإسلامي عرضوا له في سخرية وإقلال ونقد ، ذلك لأنهم بجدون منابر مفتوحة واسعة لكلماتهم سواء في الصحافة القومية أو في الصحافة الحزبية ، ما لا يجده التيار الإسلامي الذي عاش دائماً وأبداً على بصيص ضئيل من النور ، فالكل يحاول انتقاضه و انتقاصه و عدم الاعتراف به وتجاهله و حجبه و هناك مؤامرة صمت بالغة نحو مفاهيمهو هناك التعتم المتعمد على أخبار العالم الإسلامي وقضاياه في عديد من المواطن التي التعتم المتعمد على أخبار العالم الإسلامي وقضاياه في عديد من المواطن التي تواجه التحديات من القوى الأجنبية والشيوعية على السواء .

ومن أجل هذا كله كان لابد من (إعادة النظر فى كتابات العصريين) اللهم اجعلنا سلماً لأوليائك، حرباً لأعدائك، نحب بحبك من أحبك ونبغض ببغضك من خالفك، هذا وبالله التوفيق



# الباسب الأول

## قضايسا مثسارة في ضوء الإسلام

الفصل الأول : الشريعة الإسلامية .

الفصل الشاني : الإسلام : عقيدة وممج حياة .

الفصل الثالث : مفهوم الإسلام للفن وقضاياه .

الفصل الرابع : المؤامرة على الخلافة والدولة العثمانية .

الفصل الخامس : كتاب الإسلام وأصول الحكم .

الفصل السادس : الذاتية الإسلام ومعركة الحافظة علم ١ .

الفصل السابع : مصر عربية إسلامية .

الفصل الثامن : استعلاء موجة الجنس.

الفصل التاسع : حقيقة القمم والشوامخ .

الفصل العاشر : خلفاء طه حسن .

الفصل الحادي عشر: سقوط مذهب الوجودية.

الفصل الثاني عشر: الفصحي لغة القرآن.



# الفصت ل الأول

## 

- محاولات مستميتة لتشويه الطريق إلى تطبيق الشريعة الإسلامية .
  - و لقد سقط نظام المواءمة منذ وقت بعيد .
  - ه الشورى ليستُ الديمقراطية ولن تكون
  - عملية الاقتباس من الغرب للأساليب وليست للمناهج.
    - إن عقلية قانون نابليون بجب أن تذهب .

كان السوَّال المثار والذي حظى بالاهمّام هو : موقف تلك الطائفة من المعطلة التي برزت في الفترة الأخبرة ، تحاول الوقوف في وجه الخطوات النامية التي تستهدف تطبيق الشريعة الإسلامية وهي وجوه ماركسية تحت أقنعة علمانية ترفع شعارات التقدم ، وهم من المثبطين الحاقدين الذين يقفون ف وجه المد الإسلامي ، بأسلوب لين خادع يدعى الغيرة على الشريعة الإسلامية والخوف من أن يوَّدي تطبيقها إلى فشل يلحق بالفكر الإسلامي ، ويزعزع روح الإيمان بالإسلام ، وهم خادعون في هذه الدعوى ، وإنما هم يريدون بكل ما يطرحونه أن يقفوا أمام هذه الموجة العارمة ، وأن يثبطوا الهمم ويبعنوا في النفوس اليأس . ومن ذلك الوقوف أمام تلك الصيحة التي أعلنها الدكتور مصطنى أبو زيد فهمي في كتابه ( فن الحكم في الإسلام ) والأنزعاج من أن يقول أنه أحس بزلزال هز عمة سنة ١٩٦٧ فسأل نفسه ذلك السوال الذي لا بدأنه أقلقنا جميعاً ، أما من علاج لكل ما حل بنا ؟ أما من طريق إلى اعادة بناء الود والمادة بناء المحتمع ، ثم يقول أنه بتفكيره العميق انهى إلى ضرورة العودة إلى الإسلام ، وإلى كتاب الله لتطبيق تعاليم الإسلام في كل حياتنا العامة والخاصة ، ومن هنا يدعو الدكتور مصطفى أبو زيد فهمي إلى إعلان الحكم الإسلامي وقيام المحتمع الإسلامي فوراً ، ويلح في أن تعود الأمة إلى رحاب الله فوراً ، وهو يرى أننا حين نفعل ذلك فإننا نكون قادرين على إنزال الهزيمة الساحقة بالدولتين العظميين في عالم اليوم وير فض الدكتور أبو زيد فهمى المواءمة بين أفكار ومبادئ معاصرة فى أنظمة الحكم ، وبين الإسلام ويقول إننا لا نستطيع أن نكون مسلمين جز ثياً على الإطلاق .

ومع أن الدكتور مصطنى أبو زيد يقدم هذا العمل إلى قادة الأنظمة السياسية ورؤسائها فإن القوى المعادية للفكرة الإسلامية تندفع فى عصبية شديدة لتقول أن هذا العمل خطير وأنه قد يحدث آثاراً بعيدة المدى وأن هذا من شأنه أن يجد المسلمون أنفسهم متورطون فى حرب ضد حكومة إسلامية أخرى ، وهى أوهام يسوقها خصوم الشريعة الإسلامية ليقاوموا أى صوت يرتفع فى هذا المحال على النحو الذى قام به فتحى غانم فى مجلة روز اليوسف على مدى أربع أسابيع متوالية .

وهذه طريقة أعداء الشريعة الإسلامية ، الذين يدخلون إلى البحث وكأبهم أولياء للفكرة — مع أن أمثال فتحى غانم من المعروفين بالتاريخ الطويل في المداركسية والعلمانية — وهم الأعداء الطبيعيون لكل وجهة إسلامية خالصة كما يتبين من تلك السموم التي طرحها الكاتب ، مهما حاول اتخاذ الأسلوب العلمي الهادئ الحادع لكسب القراء إلى صفهم فهم لا يلبثون أن يقلموا السموم لهم جرعة بعد جرعة .

أولا: هم يعرضون دائماً لما يسمونه صور الحلاف والفتن في تاريخ الإسلام بين السنة والشيعة ، وبين المعتزلة والفقهاء ، وهي في الحقيقة خلافات فكرية داخل إطار لا إله إلا الله وهي في ذاتها أمر طبيعي ، فاختلاف الأمة رحمة ولا اعتبار عليه ما دام لا يتصل بأصل من أصول الإسلام وإنما يتصل بالتطبيق الذي يقوم به المسلمون.

ثانياً: محاولة معاملة الإسلام والشريعة الإسلامية معاملة المناهج البشرية من حيث التحدث عن الإسلام بكلمة ( دن ) الذي لا تستطيع أن تمثل مفهوم الإسلام اليوم بعد أن فهمت هذه الكلمة على النحو المحروف في الغرب وهي النواحي العبادية واللاهوتية وليس الإسلام دبناً بهذا المفهوم ولكنه دن ومهج حياة ونظام مجتمع.

وإن هوالاء الكتاب الماركسيون والعلمانيون يتطلقون من منطلقات غريبة أساساً ، لا تفهم الإسلام على حقيقته ولكنها تفهمه كما يفهمه ، المستشرقون ، فى ضوء الفهم الغربى للدين ، وليس كذلك الإسلام، وأنه

لمن أكبر الحطأ معاملة الشريعة الإسلامية معاملة المناهج البشرية والأيدلوجيات من حيث الكلام عن تطورها وعن تغيرها، ومن ناحية إخضاعها للمجتمعات نفسها وهو ما لا يتفق مع (ربانية) الشريعة الإسلامية و (بشرية) المناهج الوضعية ، والإسلام فى أصوله وغاياته لا يناقش من حيث الصلاحية أو جزئية التطبيق ، وإنما هو منهج كامل جامع ، وأن أى مناقشة لا تكون حول الأصول والغايات وإنما تكون فى الوسائل ، وليس للعقل أى دخل فى تطبيق الشريعة أو تفسيرها وإنما يقبلها المسلم كما أنزلت ، والعقل له عال آخر ، وميدانه العمل فى العمران والسعى فى الأرض ، وليس فى استطاعة العقل البشرى القاصر إبداء الرأى فى الشريعة ، وإنما يقرر الإسلام أن العقل جهاز بهتدى بنور الوحى .

فالشاً: هناك محاولات دائبة للتشكيك في تطبيق الشريعة الإسلامية وحديث عن التجارب التي قامت لإقامة الحكم الإسلامي ، والواقع أنه ليست هناك عقبات حقيقية في الداخل وإنما هذه العقبات مما تصطنعه القوى الخارجية التي لا تريد تطبيق الشريعة الإسلامية والتي تسلط أعوانها في الداخل لتعويق هذه الحطوة ووضع العراقيل ، ومن الطبيعي أن النفوذ المعابى المتسلط من خلال أنظمة المصارف والمعاملات التجارية الناهب لثروات الأمم الإسلامية ، يعارض وبشدة ويبذل كل ما في وسعه للحيلولة دون قيام نظام الحكم الإسلامي الذي يرى أنه سيقطع يده ويد أعوانه عن نهبه فروات الأمم.

رابعاً: أن هناك جهة بن مفكرى الغرب ممن لا صلة لهم بدوائر الاستشراق والسياسة يصدرون عن يقين واقتناع بأن الشريعة الإسلامية من أصلح الأنظمة العالمية ، وهم أصدق من حماعة من قومنا يعارضون هذه الشريعة ويتمحلون بالأسباب التافهة والعبارات البراقة لتعويق تطبيقها .

إن دراساتهم مستمرة مناء أكثر من مائة عام ، والباحثون منهم اليوم أكثر اقتناءاً وإيماناً بقدرة الإسلام على العطاء وعلى بناء المحتمعات الصالحة بل إن بعضهم يلحو إلى تطبيق الإسلام في الغرب ويؤمنون بأنه قادر على إصلاح المحتمعات الغربية المنهارة ، وأن هناك علماء يدرسون الآثار السياسية والاجتماعية التي لابد أن تؤثر في سياسة العالم نتيجة تزايد المسلمين ، ومن

هوالاء صاحب كتاب ( الإسلام قوة الغد العالمية ) . أولا : سقوط نظام المواءمة :

و محاول أعداء الفكر الإسلام خلق (معوقات) تحت أسماء لامعة ومنها فكرة المواءمة، هذه التي بروج لهما زكى نجيب محمود وبعض رجال القانون الخمع بين الشموري والديمة راطية أو العدل الإحماعي والاشتراكية.

ولكن فكرة المواءمة ليست فكرة سليمة ولا صحيحة ولا متفقة مع مفهوم ذاتية الإسلام الخاصة الخالصة ، التي لا تقبل الامتزاج أو التجزئة .

إن فكرة ( المواءمة ) قد سقطت منا. اليوم الأول في الفكر الإسلامي والترويج لهما لا يمثل الواقع التاريخي الصحيح ، والمعروف يقيناً أن هذه المحاولة صدرت منذ اليوم الأول ، وأن مفكرى الإسلام رفضوها ، وأن دعاة المواءمة قد عزلوا وأطلق عليهم اسم المشائين المسلمين باعتبارهم حلقة من المشائين اليونان .

وكل ما يتصل بالمعتزلة والمواءمة بين فلسفة أرسطو والإسلام الذي قام به ( ابن سينا والفاراني ) كان عملاً مرفوضاً ، ومن قبل كان عملاً مضللاً ولم يستطع أن يحقق شيئاً ولم يقبله مفكر و الإسلام الأصلاء.

والإسلام فى مفهومه الأصيل وفى عصره الزاهر وعلى طول المدى لم يقبل أن يشاركه شىء من أوراق الوثنية أو الديانات السابقة عليه وقد رفض النبى صلى الله عليه وسلم ذلك صراحة عندما جاء عمر بن الحطاب رضى الله عنه بورقة من كتاب قديم.

#### النيا : الشوري ليست الدعقر اطية :

ومن هذه المحاولات ما يقوله الدكتور الأنصارى فى كتابه (الشورى واثرها فى الدممقراطية) الذى نقول له: إن الشورى ليست الدممقراطية أبداً ولن تكون وأن ما يقوله الدكتور الأنصارى يدل على تغربة ، وولائه للفكر الغربى وعلى أنه لم يتعمق فهم الإسلام فهما دقيقاً ، فإن كان برى أن الدمقراطية هى ضهانة الأمن والاستقرار فى المحتمع فإننا نقول له: إنه لو درس الإسلام دراسة متعمقة لوجد فى الإسلام خرر مها ولعله قرأ ما كتبه

الباحثون الغربيون عن فساد الأنظمة الديمقر اطية و عجزها عن التمثيل الصحيح للشعوب ، وإنها خلعة نحتنى وراءها كثير من طلاب الحكم الفردى ، وإنها تشريع بشرى ، مختلف اختلافاً واسعاً عن الشريعة التي هي ربانية الأصل والتي لا يجرى الحوار حول نصوصها بل عن تطبيقها .

#### الشا : ليس في الإسلام حكومة ليوقر اطية :

ومن هنا فإن علينا أن ثقول للذين يتحدثون عن الحكومة الدينية : إن الإسلام لا يعرف الحكومة الدينية (الثيوقراطية) التي تحمل طابع القداسة أو التي لهما رجال دين وإنما يعرف الإسلام الحكومة الإنسانية ، وأن مفهوم الشيخ على عبد الرازق مفهوم غير أصيل وأنه وافد ، وقد كتبه مستشرق يهودي هو مرجليوث وأورثه هذا العالم الأزهري الضال ، الذي أذاعه والذي ما زال تكتة لكل المضللين ، وخصوم الشريعة الإسلامية وفي مقدمتهم عبد الحميد متولى الذي ينكر أن الحلافة أساس من أسس الإسلام.

#### رابعاً: عملية الاقتباس للأساليب فقط:

إن عملية النقل ، أو الاقتباس ، أو الانفتاح أو غيرها فإنها لا تكون أبداً في الإسلام بالنسبة لمناهج أو أهداف ، ولكنها تكون بالنسبة لموسائل والأساليب وحدها ، فإن عطاء الإسلام في مجال أسلوب الهيش لا يحتاج مع المسلم إلى اقتباس أو نقل ولا ريب أن كل أسلوب للعيش في الأيدلوجيات الغربية أو القديمة هو أقل بكثير وأضيق بكثير مما أعطى الإسلام ، وينقصه الإيمان بالله وأخلاقية الحياة والالتزام الفردي بالبعث والجزاء.

وأسلوب العيش (غير الإسلام) يقوم على انشطارية واضحة ، فهومادية خالصة وفى الشرق روحية خالصة ( البرفانا والبوذية والكنفوشيوسية ) وكلاهما يعجز عن التكامل الجامع الذي يقوم عليه الإسلام والذي يضع أمام كل حالة وكل موقف : ( نظرة جامعة : مادية وروحية معاً ) وبجعل أسلوب التقدم أسلوباً جامعاً بين المادة والروح وبجعل نظرته إلى الآداب والفنون نظرة جامعة تتقدم فيها الأخلاقيات على الجاليات . وقد ثبت فساد نظرية المواعمة بين التراث والفكر الوافد ، ونظرية المواعمة بين الشورى والديمقر اطية بين العدل الإحماعي والاشتراكية ( مع الفكر الغرى والفكر

الماركسي) بل أن الأمر قد تطور إلى أبعد مما كان يقوله دعاة التجديد من الربط بين الشرق والغرب ، والماضي والحاضر ، فقد أعلنت حركة اليقظة الإسلامية أن الأساس هو الإسلام بمفهومه الجامع ( نظام مجتمع ومهج حياة ) وأن القديم والجديد لا ينظر إليه إلا في ضوء المفهوم الأصيل الجامع فإن كثيراً من التراث لا يمثل حقيقة الإسلام فضلا عن الوافد الذي لا يمثل قممنا ولا تحديات مجتمعنا

#### خامساً: لا كراهية للثقافة الأجنبية أساساً:

وليس معنى هذا كراهية الثقافة الأجنبية كما يدعى البعض ، وإنما هو سوء القصد وسوء النقل فإن كل ما ترجم لنا كان من غثاثة هذا الفكر ، من الهشيم الفاسد ، الإباحى ، المضلل ، المتصل بإوحال الأمم ، وأساطيرها في طفولة البشرية ، وكانت هذه الثقافة فيا تقدمه لنا متعصبة على سماحة الإسلام ، مستعلية على يسر الإسلام ، تحمل طابع الغرور والعنصرية والدم الأبيض ، وتنظر في احتقار إلى الشعوب الماونة ، فالكراهية إن جاءت فإنما جاءت كرد فعل الاستعلاء والاحتكار وماذا حملت لنا هذه الثقافة (إلا في أقل القليل هما ترجم من العلوم ) غير الإلحاد والإباحية وفتح النوافذ لهديم القيم كمدخل إلى امبر اطورية الربا التي تريد أن تلتهم كل ثمرات الأم بعد أن تمزغها في وحل الفساد والبغاء والأباحيات .

#### سادساً: عقلية قانون نابليون:

ويبقى بعد ذلك أثر قانون نابليون فى عقليات الأجيال بما تحمل من استهانة بكرامة المحتمع والأعراض ، و بما نجد من تصريحات رجال فى القانون لهم أسماء لامعة حين يقولون: ما فى القانون الوضعى من خلاف عن الشريعة إلا فى أمور هينة ، ومن يقولون: إنه فى استطاعة القانون الوضعى مع تعديل يسر أن يصبح شريعة إسلامية ، أليس قانون نابليون مأخوذا من مذهب مالك ؟ إن الأمر ليس مهذه السهولة ، إن القانون الوضعى معجون بسموم المحتمع الغربي وإباحياته وتفريطه فى العرض والأخلاق والقيم التى محرص علما التشريع الإسلامى ، وفضلا عن ذلك فإنه يقوم على عقوبة على فعل يتم ، بينا تجىء (حدود الإسلام) لتحول دون وقوع الجرم نفسه . إن التجربة الطويلة للعالم الإسلامى إزاء القانون الوضعى وإزاء مفاهيم الديمقراطية

والليبرالية قد كشفت عن حقيقة أساسية : هما زفض الروح العلمانية ، وعدم قابلية النفسية الإسلامية لها واعتقاد جازم بأن كل الوافد من القوانين الوضعية لم يحقق للمجتمع الإسلامي مطامحه ، بل على العكس من ذلك فقد ذلل المحتمع الإسلامي للإباحية والربا وأفسد الأجيال التي أخرجها أسلوب التربية العلماني . لقد فشلت الديمقر اطية الغربية وفشلت الاشتراكية الغربية (في الغرب نفسه) فكان علينا أن نعلن إفلاس هذه الثقافات التي عجزت عن أن تتواءم مع فكرنا الإسلامي الجامع في أصالته وفي وجهته وفي ربانيته حتى يأتى بعد هذه السنوات الطويلة من لا بزال محاور في (المواءمة) بمن الديمقراطية والشوري الإسلامية . إن عقلية قانون نابليون لا تزال تتحكم في الفكر والصحافة والثقافة وعلها أن تذهب فقد انقضي أمرها .

إن الجسد الإسلامي برفض ألجسم الغريب ، لأنه ليس من طبيعته ولأن هذا الجسم الغريب يقوم على المادية الحالصة ، والتفسير المادي للتاريخ ، ونحلو من الأخلاقية والالترام بالجزاء الأخروى ، وهذه هي الأسس التي قامت عليها الحضارة المنهارة وهل يمكن أن يدور الإسلام ( في دائرة القول بإعادة صياغة الفكر الإسلامي والمواعمة بينه وبين الفكر المعاصر ) فساد الحضارة أو فساد الربا أو فساد القانون الوضعي أو فساد التعليم العلماني الإلحادي ، هل يمكن أن يأخذ الإسلام بنظرية ( الرخص ) في مواجهة ( عزام ) القوى التي لا تريد أن يأخذ المسلمون قيادة مجتمعهم والتي تعمل على تأخير نهضهم وعلى استبقائهم أن يأخذ المسلمون قيادة مجتمعهم والتي تعمل على تأخير نهضهم وعلى استبقائهم دائرة الحصار والمصادرة .

#### سابعاً : تجربة باكستان :

أما الحديث عن تجربة باكستان فهو حديث مضلل ، لأنه يعتمد على وجهة نظر أعداء الإسلام والتابعين للغرب ، وما تجربة باكستان إلا مثل للتجربة الإسلامية في كل مكان من حيث تمكن عملاء الغرب من مصاد رتها ، إن أمامنا وثائق واضحة جلية مما كتبه الأستاذ المودودي تكشف زيف ما يذهبون إليه في الادعاء بأن التجربة الإسلامية قد فشلت للخلاف بين المسلمين والحقيقة أن النفوذ الغربي كان منذ اليوم الأول حريصاً على أن لا يقوم المحتمع الإسلامي، وما كان محمد على جناح ولياقت على خان إلا من العاملين في حقل الغرب وممن كانوا لا يؤمنون بالمفهوم الإسلامي أساساً.

#### ثامناً: الاستشهاد بالشيخ عبده:

أما الاستشهاد بالشيخ محمد عبده فهذا هو اليوم يدين اليساريين، والعلمانيين وخصوم الفكرة الإسلامية من أجل تعويق النهضة ، لأن الشيخ محمد عبده في الحقيقة لا يستطيع أن بمثل إلا عصره ، وإلا تلك المرحلة التي عاشها وهي مرحلة دقيقة ــ لم يكن من اليسبر للشيخ أن يقول فها رأى الإسلام صراحة ، فكان محاول إزاء الأوضاع والتحديات التي يشرها النفوذ الاستعاري ويثيرها موضعه هو من الحديو ومن كرومر أن تكون كلماته ممما يصلح لوقته ، وكفاه أنه رد عادية خصوم الإسلام في أنهام الإسلام بالجمود ولكن لمباذا يظل الشيخ محمد عبده بعد مائة عام موضع الاستشهاد وقد خطت حركة اليقظة الإسلامية خطوات واسعة في الوصول إلى الأصالة وإلى مفهوم الإسلام المستمد من المنابع ، كذلك فإن الاستشهادات التي تنقل عن محمد عبده ، هي أمور متحولة قال بعضها ورجع عن بعضها وفسرت فتما بعد ذلك على نحو من الانحاء ، وأن كثيراً من النقد قد وجه إلى فكر الشيخ محمد عبده حتى من تلميذه الأثبر الشيخ رشيد رضا بل أن مدرسة المناطقة والكلاميين التي عرفت عن حمال الدين ومحمد عبده قمد تغبر الموقف منها بعد أن ظهرت مدرسة القرانيين الذين يستمدون من القرآن والسنة المطهرة . والحقيقة إن هذه المحاولات في ( إثارة الشهات ) حول تطبيق الشريعة الإسلامية بأسلوب ماكر خبيث ، وعن طريق إثارة قضايا المواعمة والاقتباس وتذليل الإسلام لتبرير واقع المحتمعات الغربية الفاسدة ، كل هذا لن مجقق شيئاً ، وهي محاولات مكشوفة ، والقائمون عليها لهم أسماء معروفة في مجال الشيوعية أو العلمانية أو كراهية الإسلام منذ وقت بعيد و الله يقول الحق وهو يهدى السبيل.

# الفصت لالثاني

### الإسلام: عقيدة ومنهج حياة

### ( محمد خلف الله - فواد زكريا - حسن حني )

عرضت مجلة روز اليوسف لآراء الأساتذة : محمد خلف الله ــ فؤاد زكريا ــ حسن حنى فى الفكر الإسلامى . . وقد كانت آراؤهم موضع مناقشة على نطاق موسع . . وفى محاولة لتقييم هذه الآراء نقول :

إن الذين تحديثوا عن الفكر الإسلامي في مجلة روز اليوسف لم يكونوا على مستوى المسئولية والأمانة . . وكان أخطر مقاتلهم أنهم مع الأسف يفهمون الإسلام فهماً لاهوتياً غربياً . . على أساس أنه عبادات وترانيم . . وهم في هذا متأثرون أشد التأثر بالثقافة الأساسية التي نشأ خلالها فكرهم وتكوينهم الثقافي . وهي مفاهم غربية قائمة على نظر ةالعلمانيين إلى الدين (الغرف) ولا يغيب عن ذهبهم ذلك الصراع الذي قام في الغرب بين الكنيسة ورجال العلم . وهم يتحدثون عن الإسلام على أنه دين روحي . . عبادي . . وينسون أنهم لم يلموا بفهم الإسلام على النحو الذي ألم به المستشرقون والمبشرون الذين كاربونه . . أو أنهم يعلمون أن الإسلام ليس ديناً مفهوم اللاهوت . . وأنما هو نظام مجتمع ، ومنهج حياة . . ولكنهم يغالطون في هذا و يحفون هذه الحقيقة و يحاولون أن يحاكموا الإسلام بنفس منطق العلمانيين في الغرب مع المسيحية الغربية ، وإثارة حميع القضايا التي وقع الخلاف فيها بين رجال الدين ورجال الفلسفة هنالك .

والواقع أن الإسلام بمفهومه الجامع للعقيدة والشريعة والأخلاق . ، لا يدع مجالاً — من قريب أو بعيد — لإثارة هذه الشهات أو التحديات . ، بل إن منطق مناقشة السادة بحمل في أعماقه روح كراهية عميقة للإسلام ، وعنف ولدد في الحصومة مع الذين بحملون أسماءه . . وكان أولى بهم أن يؤمنوا بمهج البحث العلمي النزيه المتجرد عن الأهواء والأحقاد .

تحن نعرف أن هؤلاء حين يتحدثون عن الإسلام يضمرون في أعماقهم أحد مفهومين :

أولاهما : التفسير المادي للتاريخ أو التفسير الغربي للدين . . ومنهم من مهدف إلى الدخول إلى ساحة الفكر الإسلامي بعبارات مرنة . . ليتمكن من خلال خداع القارئ مها إلى الوصول إلى غايته . . بإنكار عالمية الشريعة الإسلامية ، وقدرتها على البقاء والاستمرار على مدى الأزمنة والعصور ، ومن خلال مختلف المحتمعات ، وأنها بذلك تختلف اختلافاً واضحاً عن الفكر البشرى المتمثل في أيديولوجيات العصر : قومية ، ودبمقراطية . . وماركسية ، واشتراكية ، وليبرالية . . وأن الإسلام الذي هو رسالة السهاء للإنسانية مختلف اختلافاً عميقاً عن هذه الدعوات التي ظهرت نتيجة لتحديات مجتمعاتها.. ولم تستطع الاستمرار إلا بعد تعديل وتحوير ، وإضافة وخذف . . وهو ما يطلق عليه التطور والتطور . . أما الإسلام فإنه نختلف تمــاماً من حيث أحكام منهجه وسعة أطره ، وقدرته الفائقة على استيعاب مختلف المتغير ات . . ثم له بعد ذلك استعلاءه عن الحضوع لفساد المحتمعات ، أو تبرير أوضاعها المضطربة . . ذلك أن على الأمم والشعوب أن تلائم نفسها مع شريعة الله . . وليس المكس..ولا ريب أن دعاة الماركسية ودعاة العلمانية حميعاً يكر هون الإسلام . . لأن الإسلام سوف يجتاحهم ويحطم وجودهم . . ولذلك فهم لا يستطيعون أن يكونوا منصفين معه، أو قادرين على العودة إلى الحق . . وهو متبهن لهم الآن تمــاماً .

• ولعل هو لاء القوم بجهلون أبعاد هذا المحتمع الإسلامى وأصالته ، و عمق ما بناه الإسلام فى أهاه منذ خسة عشر عاماً، ويظنون أن تلك المحاولات الى قام بها النفوذ الأجنبي خلال المسائة عام الأخيرة قادرة على هدم مقوماته . وللملك فهم يدهشون . . لأنه عاد إلى أصالته ، وإلى روح الإسلام الصحيحة ، ويحاولون أن يشككوا فى هذه الحقيقة أو تدميرها . . وتتمثل أخطاء هولاء الكتاب فها يلى :

أولا: فساد الادعاء بأن الإسلام مهج قديم . . لا يصلح لمحتمعات العصر . . وما مجتمعات العصر إلا مجتمعات الاستهلاك والفساد التي تجرفها

هططات بروتوكلات صهيون . . لتقضى على كل قواها ، وتستنزف كل قدراتها لتكون لقمة سائغة لمخطط الاستيلاء على العالم .

ومن الذي يستطيع أن يقول: إن الحضارة الغربية الآن تسبر في الطريق الصحيح . . وقد دمرت الوفرة . . الأسرة والمجتمعات . . وفي أعلى البلاد مستوى للعيش تجد ظاهرة الانتحار والمخدرات ، والقتل . . والاغتصاب .

القرن التاسع عشر ( حمال الدين و محمد عبده ) والذين يقولون بها عاولون القرن التاسع عشر ( حمال الدين و محمد عبده ) والذين يقولون بها عاولون أن يذكروا تلك المحاولات التغريبية التي حاصرت الفكر الإسلامي في مجال الاعتزال والكلام والمنطق . حين خدع الغرب المسلمين فأعطاهم (أرسطو) وحجب عبهم ( المنهج العلمي التجريبي ) ولا ريب أن الدراسات الإسلامية الميوم قد كشفت الغطاء عن عظمة الشريعة الإسلامية ، وجلب كنوزها ، ورفعت الأثربة عن ذلك التراث المعطاء . . وكان أعظم ما وصلت إليه هو أنها ربطت نفسها بالمنابع الأساسية بالقرآن والسنة الصحيحة . . أما تلك الكتابات التي عرفت عن حمال الدين الأفغاني و محمد عبده . . فإنها لم تزد عن الكائت محاولات للدفاع عن الإسلام في وجه الموجة المادية المعارضة أنها كانت محاولات للدفاع عن الإسلام في وجه الموجة المادية المعارضة التي كانت تنكر المعجزات والوحي ، وتحاول أن تفرغ الإسلام من جوهره بالدعوة إلى البطولة أو العبقرية . . بدلا من النبوة أو غير ذلك من محاولات بالدعوة إلى البطولة أو العبقرية . . بدلا من النبوة أو غير ذلك من محاولات بالمعاربة تلك الفرة .

والذن يقولون أن تلك الفيرة تعتبر تقدماً هم يلهفون وراء أهوائهم . . فقد أزعجهم أن يتعرف المسلمون على مفهوم دينهم الصحيح . . وأن يكشفوا زيف المستشرفين والمبشرين . . وأن مجلوا عناصر دينهم ويقدموه غضاً طرياً إلى العالمين .

قالغاً: خطأ القول بأن الدين مجموعة من الشعائر تحفز الإنسان إلى إصلاح أوضاعه . . فإن هذا هو المفهوم الكنسي الزائف للإسلام ، فالإسلام نظام اجتماعي كامل، والشريعة الإسلامية كما نعرف هي مصدر القوانين ولذلك فهي لا تقف عند حدود المسجد أو العبادة وإنميا تتخطي ذلك لتكون منهجاً كاملا . . اقتصادياً واجتماعياً وسياسياً وتربوياً .

وابعاً: ليس صحيحاً أن دعاة الفكرة الإسلامية كما يدعى البعض أنه. فهم ضيق الأفق أو النظرة الأحادية ، أو العجز عن الحوار . . فهم يفهون الإسلام فهماً صحيحاً بكل سماحته ويسره وانفتاحه على كل المذاهب والدعوات . . ولكن هذا الحوار الذي يطلبه البعض هو دعوى كاذبة . . فكيف بمكن أن تجرى المقارنة أو الحوار بين منهج السماء الحق وبين منهج بشرى كالاشتراكية مثلا !!

خامساً: ليس فى الإسلام ما يسمى ( رجل الدين ) . . وليس هناك ما يسمى ( حكومة دينية ) ولكن هناك منهج إسلامى . . له صفة الثبات فى إطاره مع تقبل حركة التغيير فى داخله . . و لا يفهم هذا الماديون . . لانهم يومنون بالفكر الانشطارى المستقل . . إما أن يكون روحانياً خالصاً ، أو مادياً خالصاً . . ومن هنا فهم يعجزون عن فهم الإسلام كمنهج جامع بين الروح والمادة ، والعقل والقلب ، والدنيا والآخرة . . وأن المنهج الربانى شىء منفصل عن التجربة الإنسانية التي هى التاريخ .

سادساً: نعم يقر الإسلام التحرر إلى أقصى الحدود.. وقد كان تاريخ الإسلام قائماً على ذلك . . أما إذا وصل الفكر إلى حد انتقاض مفهوم التوحيد ، أو التبشير بالإلحاد ، أو إذاعة المذاهب الهدامة تحت اسم معرية الرأى في الإسلام . . فإن ذلك مر فوض .

فعلى من يريد أن يأخذ بأى مهج من مناهج الحياة . . فليفعل . . ولكن ليس من حقه أن يدعو الناس إلى باطله أو أن يروج له .

سابعاً: إن المفكرين الذين لهم خلفيات معروفة في الإلحاد ، أو التبعية لمذهب من المذاهب ، أو نحلة من النحل ، بجب أن يعرف مهم حتى يتحصن الناس من شرهم . . وهذا ما يسمى في الفكر الإسلامي : (مذهب الجرح والتعديل) ، وكثير من الكتاب الذين تلمع أسماؤهم نخدع مهم الشباب المثقف، ويظنون أن الكتب المطبوعة طباعة أنيقة ، أو الشهرة المدوية مقياساً للأصالة .

قامناً: أن تجارة التغربيين والمباركسيين بكتابات رفاعة الطهطاوى ، والكواكبي ، ومحمد عبده ، وجمال الدين الأفغاني . . هي تجارة زائفة . . فإن هؤلاء جميعاً كانوا يصدرون عن تحديات جزئية في عصرهم ، ولم يكونوا

على علم بموامرات الاستشراق في استغلال كتاباتهم لحدمة أهداف تغريبية . . ولقد كانت مدرسة الكلام والاعترال والفلسفة التي عرفها جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده ، وإقبال ، والعقاد . . مدرسة مرحلية خدمت في ظروفها . . ولكن جاءت بعد ذلك المدرسة القرآنية الأصيلة . . كاحدث تماماً في القرن الثالث الهجرى . . فالاتكاء على آراء جمال الدين ومحمد عبده ، وتكريره لا يقنع أحداً الآن ، ولا يفيد شيئاً بعد أن وضحت أمام الشباب المسلم الكتابات القرآنية التي قدمها حسن البنا ومحمد المبارك وعلال الفاسي والمودودي والندوي وغيرهم ، وقد تكشفت أخطاء كثيرة لجمال الدين ومحمد عبده توحي بأنهما ليسا على شيء من القداسة ، وأنهما يشر يخطىء وبعديب . . فضلا عن فارق الزمن .

تاسعاً: نظرية (العقلانية) التي يروج لها بعض المدعين انتسامهم إلى الإسلام . . . نظرية باطلة على النحو الذي يعرضونها به . . فالإسلام ليس عقلانية اعترائية ، ولا فلسفة كلامية ، ولا صوفية حدسية . . وكل من يستقل بوجهة من هذه الوجهات لا يمثل الإسلام في مفهومه الأصيل الجامع .

والإسلام بجعل العقل مناط التكليف . . وهو مع ذلك مصباح يضيئه الوحى فلا يستطيع أن يهتدى بنفسه . . والعقل على إطلاقه يعيش فى محيطه . . فإن كان محيطه وثنياً كان عقلا وثنياً ، وإن كان محيطه مادياً كان عقلا مادياً ، وإن كان محيطه روحياً كان كذلك . . فهو لا يصلح إلا إذا نشأ وتشكل فى إطار المفهوم الإسلامى الصحيح . . عندئذ يصبح عقلا إسلامياً .

وفكرة العقلانية فكرة ضالة مضلة على النحو الذى يعرضها به زكى نجيب محمود ومدرسة الشعوبيين التي تحوف الكلم عن مواضعه .

عاشراً: كلمة (الإصلاح الديني) عبارة غربية ضالة لا تطابق مفهوم الإسلام . . فالإصلاح الديني في الغرب قام على أساس نحرير الفكر الكنسي من قيود الكاثوليكية . . فكانت البروتستانتية ، وكلفن ، ولوثر ، وغيرهم . . أما في الإسلام فلا توجك كلمة إصلاح ، كما لا توجد كلمة تطور التي كلف أما في الحكيم . . فإن يقظة الإسلام تتحقق بالعودة إلى التماس المناهج الأصيلة (القرآن والسنة) ومفاهيم الإسلام قبل ظهور الخلاف . . أما هذه

العبارات غير المسئولة ، . فإنها تدل على أن أصحابها يعيشون في جو غربي . . وأن ثقافتهم الغربية غير الإسلامية تسيطر عليهم . . فهم ينظرون إلى الإسلام من خلالها .

وفى الحتام .. فإن هؤلاء الذين يدعون التباكى على الإسلام وهم يشككون فى الشريعة الإسلامية ، ويقولون أنها مرحلية أو غلبها القدم ، أو يدعون إلى حجب حدودها . . مرفوضون تماماً ، ولا يستمع لهم أحد ، ولا يثق بهم ،

# الفصــُـل الثالث مفهــوم الإسلام للفــــن وقضايــــاة

أشار ( الأستاذ كمال الدين رضوان ) إلى ظاهرة خطيرة في دراسة أجراها أخيراً للقصة المصرية المعاصرة التي يكتبها : الفريد فرج ، ويوسف الشاروني ، وميخائيل رومان ، وادوار الحراط ، ومجيد طوبيا . . وهي قيام قصصهم على نقطة واحدة : (هي ) الحيانة الزوجية ( بمعني أن البيت المصرى والعربي والمسلم مصاب بهذه الظاهرة الحطيرة . . وقد تابع هو لاء الكتاب في ذلك أساتذبهم من كتاب القصص الكبار : توفيق الحكيم ، ويوسف إدريس ، ونجيب محفوظ وإحسان عبد القدوس . والحقيقة أن هذه ويوسف إدريس ، ونجيب محفوظ وإحسان عبد القدوس . ولكنها منقولة ليست ظاهرة حقيقية في المحتمع المصرى العربي المسلم . . ولكنها منقولة من القصة الأجنبية التي تعتبر هذا الأمر من الظواهر العادية في المحتمع الغربي . . ولكنه لبس كذلك في الحقيقة بالنسبة لمحتمعنا الإسلامي الذي ما زالت فيه أخلاقياته وعفته ومحافظته على العرض والكرامة والشرف .

وقد حفلت هذه القصص بالتفسير المادى أيضاً الذى لا ينطبق كثيراً على أمور مجتمعاتنا . . فطغت فى قصص يوسف إدريس . . ونجيب محفوظ ظاهرة وقوع المرأة فى الحطيئة نتيجة عسر الحال والفقر . . وما كان مجتمعنا فى يوم من الأيام يقبل هذه الظاهرة . . ولكنها محاولات ما كرة وخبيئة تريد أن تصم هذا المحتمع بأمور كثيرة ليست فيه . . ويرجع هذا أساساً لحضوع أغلب كتاب القصة لمخططات التغريب والتبشير ، والاستشراق والغزو الثقافي . . ولا ريب أن محاولة وصم المحتمع المصرى العربى المسلم بالفساد والانحلال . . إنما تصلير أساساً من غايات خاصة تحرص على تحويل الحالات الفردية النادرة إلى ظواهر اجتماعية لغرض شخصى ، أو لهدف اجتماعي يراد به أن يقال : إن الأسرة العربية الإسلامية قد فسدت وتمزقت وأصابتها خوائل الإباحية إن الأسرة العربية الإسلامية قد فسدت وتمزقت وأصابتها خوائل الإباحية

والأنخلال والفساد . . وأنها بذلك أصبحت عاجزة عن تحقيق رسالة الأمومة والأنوثة ، وبناء المحتمع الصحيح . . ولا ريب أن كل الظواهر التي نشاهدها الآن في مجتمعنا من تعالى الوعى بحقائق الإسلام في محيط المرأة المسلمة على وجه الحصوص تلحض هذه الشهة ، وترد هذه الفردية ، وتكشف عن زيف هذه الحاولة .

ويبقى بعد ذلك أن نواجه فن كتابة القصة نفسها ، لنتعرف إلى تلك المحاذير التى تنتج عها الأخطار التى تواجه القارئ المسلم من حيث أمانة الأداء الفنى وأخلاقياته ، وأمانة الكاتب المسلم فى مجتمعه . . وأول ما يقال فى هذا الصدد أن الزمن قد تجاوز تلك المحاولة اللئيمة الماكرة التى كانت تسهدف تدمير الأسرة المسلمة ، وهزيمة المحتمع الإسلامى ، بعد أن تكشفت المحططات التلمودية التى ترمى إلى هذه الغاية ، والتى فرضت ذلك ( اللون ) الوافد الذى لا يلتى مع الفطرة العربية والمسلمة ، وأن القصة قد سقطت سقوطاً لا ريب فيه من حيث أنها أداة حقيقية لبث المشاعر والعاطفة ، ومن حيث أنها تقوم على الإثارة والمبالغة ، أو على افتعال الأحداث والجريمة ، والاغتصاب والغواية والإغراء . . وفي هذا يقول هاملتون جب :

( إنه لا ينتظر أن يكون للقصة مستقبل فى الطور الأدبى الحديث ما دامت الحياة الإسلامية محافظة على تقاليدها الموروثة ) .

ويقول محمد عبد الله عنان :

( نستطيع أن نقطع بأن المحتمع الإسلامي لا يمكن متى بقي تطوره وتقدمه محصورين في المبادئ الإسلامية الحالدة أو التقاليد التي كانت أثراً لهذه المبادئ أن يظهر كتاب القصة العربية يوماً بمادة واسعة ، أو غزيرة كالى يقدمها المحتمع الغرف إلى كتاب الغرب ، أو أن يغدو الأثر الذي يفسحه ذات يوم وحياً للجمال والفن . .

وخير ما عبر عنه كاتب عن علاقة القصة بالمجتمع هو ما قاله (واسرمان) حين قال :

(ما دام المنصر الشهواني خفياً فلا وسيلة لتأليف القصة) .

فالقصة التي يبحث عنها التغريب ليس هي قصة الواقع . . أو القصة

الأصيلة التي لا افتعال فيها . ولكنها القصة الصارخة ذات الأحداث والحفايا والموامرات التي تقع بين رجل وامرأة تحت اسم الحب أو الشهوة أو الغيرة ، وتدور فيها المحاورات حول تبرير الاغتصاب أو خداع النفس الساذجة حتى تقع في الفخ ، وحيث يقع التنافس بين رجلين على امرأة ، أو بين زوج وعاشق ، أو إغراء امرأة لرجل متزوج ، أو تجمع عدد من المحبين حول امرأة غانية وصراعهم معها .

والقصة على هذا النحو عمل مفتعل ، ليست هى الحقيقة ولا الواقع ، ولا هى بهما أشبه . . وإنما هى (أداة من أدوات الغزو النفسى والاجهاعى للمجتمعات والشباب والفتيات الغريرات) . . وهى حين تقوم على ذلك البناء (الفيى) إنما تلتمس قو اعد التحليل النفسى التى أذاعها (فرويد) وفرضها على عالم الأدب بعامة ، وعلى القصة نحاصة . . وفرويد يرى أن سلوك الإنسان كله في مختلف حياته وأوضاعها (جنس) حتى في مجال الدين نفسه .

وإذا كان المحتمع الإسلامي بحول دون ظهور هذه القصة فيجب إغراق المحتمع بالقصص الأجنبي المكشوف والإباحي بالترجمة حتى يقرأه الشباب في فراغه ، والفتيات في خدورهن . .

هذه القصة هي المنطلق للرواية والمسرحية والمسلسلة التي استشرت اليوم في مجال الإذاعة المسموعة، والإذاعة المرثية، ودور السيما والمسرح العديدة ...

فهى أداة خطيرة ترمى إلى تقويض دعائم الحياة الاجهاعية بما تطرحه من محاورات نازلة ، ومؤامرات موهومة ، ومن تبسيط لأمور العرض والكرامة والحلق ، وإشاعة لها على أنها مشروعة ، مع سخرية بالقيم والحدود والضوابط التي أقامها الإسلام من أجل حاية الأسر والمحتمعات .

وقد كشفت الدراسات عن أن فن القصة على هذا النحو الذى فرضه التغريب على الأدب العربى وعلى المحتمعات هو فن دخيل لا يتفق مع الذوق ولا المزاج ولا القيم العربية الإسلامية ، وأن النفس العربية والإسلامية قد عبرت عن نفسها بأساليب أخرى ليست القصة واحدة منها ، وأن القصة على هذا النحو أدب وافد ، وقد أحصى المؤرخون أنه قد ترجم من الآداب الأجنبية خلال نصف قرن أكثر من عشرة آلاف قصة أجنبية أضيفت إلى الأدب

العربي . . وأن هذه الرجمات كلها كانت فاسدة في اللغة ، اباحية في الموضوع مكشوفة في الحوار وقد ساهم في ترجمة هذا الأدب الجنسي (أدب الفراش) أعلام كثيرون في مقدمتهم (طه حسين) الذي وصفه إبراهيم عبد القادر المبازني بأنه كان همه مدح الحيانة . . والاعتذار للخونة ، وتصوير الحلاعة والمحون في صورة جذابة . . وقد وجه الاستشراق الأدباء العرب إلى ترجمة هذه القصص على طريقة تمصيرها وتعريبها فلم يكن هم كتاب القصة إلا تغيير أشماء الأبطال والأماكن ، وبقيت مضامين القصة كما هي . . وإذا أمسكنا بأسماء كبار كتاب القصة اللامعين الآن وجدنا أن كل واحد منهم قد اختص بترجمة أديب غربي أمثال : كفكا ، وموباسان ، وتشيكوف ، وألدوس هكسلي ، ولورنس ، وتوماس مان .

وقد أعلن الأدب العربى عن موقفه صريحاً وواضحاً إزاء تيار القصة (الغربية المصدر) وكشف عن رأيه وأعلن أن الفن القصصى ليس عربياً ولا إسلامياً، وأنه فن وثنى وأنه بجرى مع تطور الوثنية مرحلة بعد مرحلة، وهو يتطور بتطور أشكالها ونظمها، وتجدد أربابها ومعابدها، وأن القصة في العالم الوثنى هي الملهاة التي يقدمها أهل اليسار إلى المحرومين والفقراء.

ومن هنا فإن الحلاف بين الأدب العربى وبين القصة الغربية وليدة الوثنية اليونانية بعيد المدى . . وكذلك بالنسبة للأسطورة الشرقية ومها (ألف ليلة) وهذا الحلاف بين الأدب العربى والآداب الوثنية (شرقية وغربية) هو خلاف فى الجوهر والتصميم ، كما هو فى الشكل والحصائص ، وفى الدوافع والغايات . . من حيث أن دوافعه مختلفة تمام الاختلاف عن تلك الدوافع التي يتولد منها الأدب الأوربى . . وأبرز هذه المعالم هى الإيمان والتوحيد ، وسلامة الفطرة وصدق التوكل على الله الحالق الرازق . . وكلها تعطى الأدب طابعاً ملؤه الإشراق والتفاول والإقبال على الحياة والرضى بقضاء الله عز وجل

إن المسلمين يتطلعون في مطالع القرن الخامس عشر إلى الأصالة وترشيد الفكر الإسلامي لالتماس مقوماته الحقة . . ولذلك فهم يتطلعون إلى ظهور كاتب عملاق للقصة الإسلامية يوجه الحياة الفكرية الإسلامية وجهة جديدة ، بعد أن ظهر في خلال القرن الرابع عشر بوادر وإرهاصات كثيرة تمثل

في كتابات على أحمد باكثر ، والدكتور نجيب الكيلاني ( الذي أعطى كثيراً ﴾ وعماد الدين خليل وآخرين من الذين أرسوا مفاهيم الأصالة للقصة الإسلامية وفق مفهومها القرآني الصادق ، والمتمثل في التحرر من التبعية لمفاهم الإثارة والفحش والانحلال التي عرفتها مدرسة القصة العربية في العصر الحديث بأعمدتها ( توفيق الحكيم ونجيب محفوظ وإحسان عبد القدوس ) . . والتي أفسدت مفاهم الأصالة ، وفتحت الطريق لهوالاء المضللين الذين حاولوا إشاعة الفاحشة في المحتمع الإسلامي ، ورميه بأكبر الهام . . حتن وصفوه بأنه خاضع وذليل ومستعبد للخيانة الزوجية . . هذه المدرسة التي خضعت لمحاذير الغزو الفكرى ، والتغريب . . فعملت على إفساد العقول ، وتسميم القلوب ، وحرفت عقليات وأفكار أجيال متوالية من الشباب المسلم ، والفتاة المسلمة الذين لم تكن لم حضانة كافية من عقيدتهم لكشف هذا الزيف ، وإطراح هذا الخطر الذي سرى في الأمة مسرى السم في العروق . . تحت اسم الفن . . وكان علينا أن نعرف مفهوم الإسلام للفن أولا . . هذا المفهوم الذي يقوم على استحالة التناقض مع الفطرة . . فإذا كانت الفنون من روح الفطرة وجب ألا تخالف أو تناقض دين الفطرة دين الإسلام في شيء . . فإذا خالفت الفنون الدين في أصوله ودعت صراحة أو ضمناً إلى رذيلة من أمهات الرذائل التي جاء الدين لمحاربتها . . وعاقت الإنسان عن أن يعمل بالفضائل التي جاء الدين لإيجابها على الإنسان حتى يبلغ ما قدر له من الرق في النفس والروح .. إذا خالفت الفنون الدين في شيء من هذا أو في شيء غير هذا فهي بالصورة التي تخالف بها للدين فنون باطلة ، فنون جانبت الحق . . وأخطأت الفطرة التي فطر الله تبارك وتعالى الناس عليها على حد تعبير الدكتور محمد أحمد الغمراوي . . ومفهوم الفن في الإسلام يقوم على أساس أنه عنصر من عناصر الفكر يتكامل مع الأدب والاجتماع ، والأخلاق والدن والحضارة . . وهو في الإسلام له طابعه الأصيل الواضح المبان لمفهوم الفن في الثقافات ، والحضارات الأخرى . . قوامه الأخلاق ، وطابعه التوحيد . . يتسامى بالغرائز ، ويرتفع بالنفس الإنسانية إلى الكمال دون أن يبعد عن الواقع . . رالفن فى نظر الإسلام أداة تجميل الحياة ، ووسيلة الإسعاد الروحي والنفسي

يتحرير الإنسان من عالم الأهواء والغرائز ، وإطلاقه في نظرة حرة إلى الكون والوجود يعرف فيها قدرة الله وعظمته ، ويزداد بها إيماناً .

ومن أبرز مفاهيم الإسلام للفن أن الإسلام لا يقر الصراع بين ما يسمى بالآلهة والإنسان ، أو بين القدر والإنسان ، على النحو الذي يقوم عليه الفن المخرى ، ولا يؤمن المسلم بأن الإنسان يثبت ذاته بمصارعة القدر أو ما يسمى بالآلهة ، ولا بأن البطل الصالح يتحطم على يد القدر . . وكل هذه المعانى المأساوية مستمدة من فكرة الحطيئة الأصلية التي عرفها الفكر الغربي ولم يعرفها الإسلام .

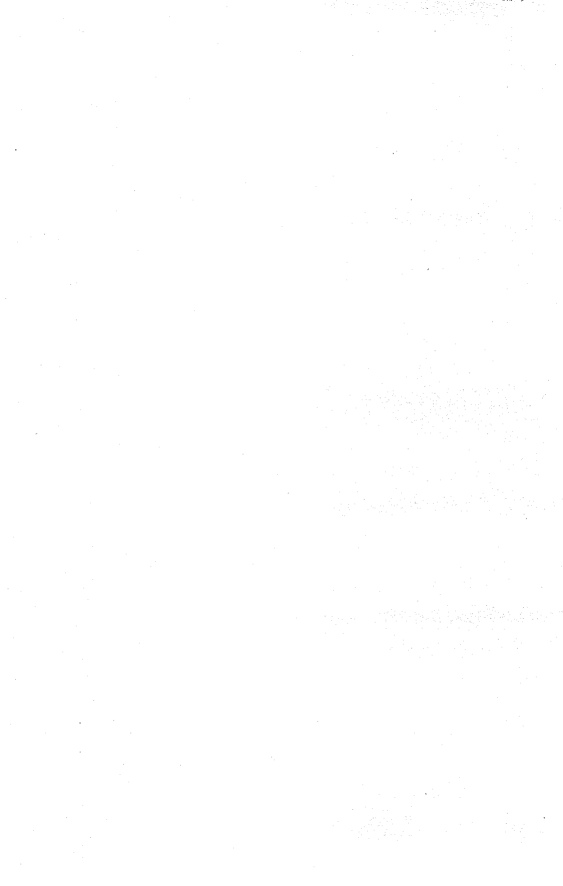
إن الصراع المأساوى الذى تعرفه القصة الغربية والمسرح الغربي لا بجد بيئة طبيعية في إعمان المسلم ومعتقده . . ذلك أن البطل المأساوى هو دائماً في صراع مع ما يسمون بالآلهة . . أما الإنسان المسلم فهو في سلام مع الله الواحد الأكبر ، وفي إيمانه بالقدر لا يحول دون السعى وإن كان يحول دون المصارعة والصراع . . ومن هنا فإن العقل الإسلامي لا يتصور الصراع بين الإنسان والله ( جل جلاله ) على نحو ما كان يتصور اليونان الذين يؤمنون بأن الحرب مع القدر وإن كانت نهاينها هي الهزيمة المأساوية فإنها حرب تدل على شجاعة الإنسان وجبروته وعلو شأنه ( كما يردد دعاة الفكر الإغربي والوثني أمثال لويس عوض وغيره ) .

والمسلم لا يفهم ما يسمى صراع الإنسان مع الالحة . . لأن للمسلم إلها واحداً . . قادراً . . مالكاً . . متصرفاً . . لذلك فإن هذا المسلم يسلم نفسه ووجوده كله إليه . . فهذا الأمر الذى هو دعامة المسرحية وعقدة القصة أمر لا يفهم فى جو الإسلام ، ولا يقبل مع التوحيد الحالص الذى هو قمة الهقائد فى الإسلام . . ولذلك فإن المسلمين لم مجدوا أنفسهم فى يوم من الأيام مع صراع مع القدر ، ولم يعرفوا هذا اللون من الصراع حتى فى فترة جاهليهم السابقة على الإسلام . . بل إن الوثنية العربية لم تكن مؤهلة لهذه المفاهم . . إذ لم تكن وثنية أصيلة . . بل كانت صورة مشوهة من دين قائم على التوحيد . . هو الحنيفية دين إبراهيم على نبينا وعليه الصلاة والسلام اذلك لم تكن له اجذور عيقة أو تقاليد قدعة كما كان لدى الوثنيات الأخرى:

وتقوم فلسفة المأساة الغربية في القصة المسرحية على الحطيئة والقصاص والغفران. دوترى أن الإنسان مرتبط نخطيئة أولية هي خطيئة آدم . . وهناك مفهوم الصراع بن ما يسمى الآلهة والقدر ، وبين الإنسان والخطيئة ، وبين البطل في صورة المتحدى لإرادة الله تعالى والمتحدى للقدر . . هذا اللون من الاعتقاد الذي تستنبطه القصه العربيه التي بين أيدينا الآن ، والمترحمة أصلا عن القصة الغربية غريب على الذوق العربي وعلى مزاج النفس الإسلامية.. فهو خلاصة لمفاهيم دينية وثنية وغربية ومسيحية تقوم على فلسفة أساسية قوامها الحطيئة التي لا يعترف بها الإسلام ولا يقرها ، والتي ليس لها أي صدى في الأدب العربي. فضلا عن أن صراع القدر وصراع ما يسمى الآلهة كلاهما غريب على النفس المسلمة . . بل إن نهاية القصة وخاتمة البر اجدرا في مفهوم الأدب اليوناني والغربي بجب أن تكون شريرة . . ومصدر هذا كله هو أن الإنسان – عندهم – ثمرة الخطيئة ، وأن حياته تكفير عن هذه الحطيئة ، وأنه لا قيمة لها . . بينما برى الأدب العربى وفكره وآدابه بأن الإنسان كائن حي ، وحياته لهـا قيمتها الخاصة ، وأنه ليس مسئولا عن خطيئة غبره . . وأن الخطيئة التي تتردد في هذه الآداب هي خطيئة آدم . . وهذه في مفهوم الإسلام خاصة به وحده ، ولا تنسحب على أبنائه وقد غفرها الله تبارك وتعالى له ولم يجعل ذنها لأحد من بعده .

وفى مفهوم الأدب العربى المستمد من الإسلام أن الحير لابد أن ينتصر فى النهاية ، وأن الشر لابد أن يهزم وينسحق . . ولذلك كانت القصة وكانت المسرحية مهذه المضامين المحجوبة فى داخل نفوس كتامها غريبة عن الإسلام ، ومعارضة له .

هذه هي الحيوط الأولى لفهم شباب الإسلام للقصة والفن والمسرح. توقد فصلناها في رسائل (معلمة الإسلام) ونحن إزاء هذه المؤامرة الحطيرة ننادى كتاب القصة المسلمين فنقول: عودوا إلى طريق الله ، واحملوا لواء (فن إسلامي أصيل) هذا وبالله التوفيق.



# الفصــُـل الرابع المؤامرة على الخلافة والدولة العثمانية

عبد الحميد الكاتب: أخبار اليوم

لماذا هذا الحقد الشديد البالغ من أقلام عربية لكتاب مسلمين معفرافياً على الحلافة الإسلامية ، والجامعة الإسلامية ، والوحدة الإسلامية ، والتضامن الإسلام الذي تشرق في هذه الأيام شمسه ، وتبدو علاماته ، وتعلو راياته . . بعد أن تعددت كتابات الكتاب عن الصحوة الإسلامية . ولماذا يوصف عمل مصطفى كمال أتاتورك بإسقاط الحلافة الإسلامية بأنه (ضربة موفقة) أو قول أحد المؤرخين الشعوبيين : (وهكذا سقطت الحلافة الإسلامية إلى الأبد)!!

وقد نسى هؤلاء وأولئك حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم :
إن أول دينكم نبوة ورحمة تكون فيكم ما شاء الله أن تكون ثم يرفعها الله جل جلاله . ثم تكون خلافة على مهاج النبوة ما شاء الله أن تكون . ثم يكون مليكاً عاضاً فيكون ما شاء الله أن يكون ، ثم يكون مليكاً عاضاً فيكون ما شاء الله أن يكون ، ثم يكون ملكاً جبرية فيكون ما شاء الله أن يكون . ثم يكون . ثم تكون خلافة راشدة على مهاج يكون . ثم يرفعه الله جل جلاله . ثم تكون خلافة راشدة على مهاج النبوة تعمل في الناس بسنة النبي ويلتي الإسلام بجرانه على الأرض يرضى عها ساكن السهاء وساكن الأرض . لا تدع السهاء من قطر إلا صبته ملراراً ، ولا تدع الأرض من نباتها و بركاتها شيئاً إلا أخرجته » . وما ينطق عن الهوى . . . وهذا الحديث الشريف الصحيح يؤكد عودة الحلافة الإسلامية مرة أخرى على نحو أوثق صلة يحكم الله ، و نظامه الذي جاء به القرآن الكريم . . ولقد كان سقوط الحلافة الإسلامية (حدثاً ) خطيراً القرآن الكريم . . وكان له أثره في نفوس العاملين في حقل اليقظة الميتب عنه بعد . . وكان له أثره في نفوس العاملين في حقل اليقظة

الإسلامية . . وقد كان مصدراً لقيام المفهوم الصحيح للإسلام . . بوصفه مهج حياة ، ونظام مجتمع . . وما من دعوة إسلامية إلا وقد أخذت على أهلها العهد بالعمل لعودة الحلافة الإسلامية متى جاء أوانها . . وما تزال الحركات الإسلامية كلها عاملة على هذا النهج ، سائرة في هذا الطريق .

ولا ريب أن قيام عدد من المنظات الإسلامية العالمية هي بشائر الخير في هذا الطريق . . فإن الدعوة إلى قيام الجامعة الإسلامية أصبح اليوم عملا ضرورياً بعد أن فسدت الدعوات الإقليمية والقومية . . وفي مقدمها الجامعة العربية . . ولابد للمسلمين من أن يصلوا إلى الطريق الحقيقي لمواجهة تآمر الغرب والصهيونية والشيوعية علهم . . وهو إحياء جامعهم ، وإقامة خلافهم واست أدرى . . لماذا هذا الاهمام بإعادة طرح معلومات مسمومة كاذبة مضلة انتشرت زمناً . . وكانت أشبه بالمسلمات . . روجها الهود والمارون . . ثم تبين زيفها ، و تكشفت الحقائق التي تدحضها ؟

لماذا العودة إلى الزيف بعد أن ظهرت الحقائق؟! ولماذا الإدعاء بأن مدحت مصلح . . وأن مصطنى كمال أتاتورك مجاهد ؟ !! والحقيقة أن الرجلين . . ومن بينهما من رجال ( الاتحاد والتر قى ) هم عملاء للنفوذ الأجنبي والصهيونية . . لقد تكشفت هذه الحقائق في العالم الإسلامي كله . . ولم يعد في إمكان كاتب ما أن يضلل الناس بإعادة هذه الأكاذيب ووصفها ، وخداع الناس في أمر رجل كان والده حاخاماً بهودياً مثل ( مدحت ) أو رجل هو من الدونمة أصلا . . مثل ( أتاتورك ) . . إن الدعاوى الصهيونية والغربية قد خدعت المسلمين طويلا بتزييف (صفحة الدولة العنمانية ) والسلطان عبد الحميد . . من أجل هدف معروف وواضح هو إسقاط هذا السلطان ، وإزالة الدولة العنمانية ، وهدم الحلافة الإسلامية لتمكين الصهيونية العالمية من الوصول إلى فلسطين ، والاستقرار في القدس !! لقد كان أتاتورك والاتحاديون هم مادة تجربة جديدة فاسدة أريد بها القضاء على النظام الإسلامي ، وهدم الشريعة الإسلامية ، وإقرار نظام العلمانية والمادية وال ثنية في المحتمع والتربية والسياسة في البلاد الإسلامية ، ومحاولة لجمله مثلاً أعلى للتقدم والتجديد . . ثم جاءت أحداث التاريخ بعد خسين عاماً لتكشف زيف هذه المحاولة وفسادها بعد أن تعددت حلقات هذا الغزو

التغريبي الذي جاءت إيران اليوم بمثابة الدليل الأكيد على فساد هذه التجربة ، وعلى سقوط هذا المنهج ، ومؤكدة بأن المحتمع الإسلامي الأصيل القائم على فكرة التوحيد الحالص منذ أربعة عشر قرناً برفض العضو الغريب ، ويتأكد له بعد التجربة المتصلة مع الديمقر اطية الغربية والاشتر اكية الماركسية وفشلهما أن السبيل الوحيد أمامه هو المنهج الرباني الأصيل ، وأن الذين حرضوه طوال هذه السنين بالتماس المهج الغرى ( شرقيه وغربيه ) سبيلا للهضة في العالم الإسلامي لم يكونوا صادقين في دعواهم . . فإن هذا الأسلوب في الاحتواء والعمل على صهر المسلمين في بوتقة الأثمية الغربية كان من نتائجه سقوط الحلافة الإسلامية ، والدُّولة العثمانية ، وسقوط فلسطين والقدس في أيدى الصهيونية ، والحيلولة دون امتلاك المسلمين لإرادتهم ، وتطبيق شريعتهم الإسلامية ، والعمل على منعهم من أداء فريضة الجهاد ، أو امتلاك القوة القادرة على تجديد بناء الحضارة الإسلامية القائمة على العدل والرحمة والإخاء الإنساني . إن الصورة التي رسمتها تلك الكتابات المسمومة لمدحت باشا كاذبة ومضللة . . فلم يكن مدحت بطلا قومياً . . ولكنه كان واحداً من قوى المؤامرة التي أعدت بأحكام للقضاء على الحلافة الإسلامية والدولة العثمانية . . وقد كان أمره مكشوفاً لدى السلطان عبد الحميد الذي كان قد وضع يده على مخطط الدونمة بالاشتراك مع أحرار الترك الذين كانوا قد جندوا لخطة إزالة الدولة العُمَّانية ، والحلافة الإسلامية من طريق الصهيونية بعد أن حققت قبل ذلك إزالة الجيتو بالثورة الفرنسية . . وما كان مدحت شهيداً في الحقيقة لأن الشهادة لا تكون للخونة وما قتلوه في الجقيقة ولكنه قتل نفسه بخيانته لوطنه وللإسلام ، والعمل على تمكن الهود من النفوذ . . وهو من الدونمة الذين دخلوا في الإسلام تقية لإخفاء هويتهم ، ولتدمير الدولة العيانية من الداخل . . وكان يعمل بتوجيه من المتآمر بن المقيمين في باريس ، والمتآمرين المقيمين في سالونيك . . ولم يكن الدستور الذي دعا إليه مدحت إلا محاولة لإخراج الدولة العثمانية من النظام الإسلامي والشريعة الإسلامية ، وتغليب نفوذ العناصر المعادية للإسلام ، وتمكينها من الانقضاض على الدولة . وكان السلطان عبد الحميد يعلم مدى ما تهدف إليه المخططات الصهيونية . . ولقد شهد المؤرخون المنصفون بأن الدولة العثمانية الإسلامية قد تسامحت إلى

أبعد حد مع العناصر غير الإسلامية ، ومكنتهم من أداء عباداتهم ، وإقامة شعائرهم ، وفتح المدارس ، وإقامة الجاعات إلى الحد الذي كان عاملا من عوامل تمكنهم من التآمر على الدولة وإسقاطها . . ولقد كان السلطان عبد الحميد هو نقطة المؤامرة في الحقيقة . . لأنه وقف أمام مطامعهم وأهوائهم ، ورد هرتزل عن محاولاته ومؤامراته بالرد الحاسم وسمع من ممثل البهود أن ذلك سيكلفه عرشه أو حياته . . وقد كشف السلطان ــ عبد الحميد في مذكراته دور الدونمة ورجال الاتحاد والبرقي . وإذا كانت هناك محاولة للانتقاص من قدر الحلافة الإسلامية ، وأنهامها بالتقصير . . فإن هناك ما يوكد كذب ذلك ، وما أورده حمال الدين في حديثه إلى المخزومي باشا في كتابه (خاطرات حمال الدين ) يكشف عن مدى قدرة السلطان عبد الحميد على فهم تيارات الغربيين ، وقدرته على ضرب مخططاتهم ، وضرب بعضهم ببعض . . ولقد قام السلطان عبد الحميد بإعلان تلك الصيحة المفزعة التي عجلت به . . وهي قوله : ( يا مسلمي العالم اتحدوا ) وكان هدفه أن مجمع المسلمين ممن هم خارج الدولة العثمانية ( العرب والترك) تحت لواء الحلافة ، والوحدة . . وفزع الغربيون واليهود من ذلك فزعاً شديداً . . فقد مضى إليه نخطى حاسمة ، وحقق نتائج هامة . . ولقد كان عقلاء المحاهد بن المسلمين يومنون بأن المحافظة على الدولة العمانية إحدى العقائد الإسلامية بعد التوحيد والنبوة . . ومن ذلك محمد عبده ، وشكيب أرسلان ، ورشيد رضا . . وغيرهم . . وقد كانت الدعوة الحقيقية هي محاولة إصلاح الدولة العمانية من تحت مظلة الحلافة وتعديل تنظيات الحكم دون إسقاط الدولة . . كان ذلك فهم أحرار العثمانيين والعرب حميهاً . . وقد كان هذا ممكناً . . لولا ذلك الهور الذى قامت به الماسونية والهودية العالمية فى سبيل تحطيم نفوذ السلطان عبد الحميد ، وإحلال نفوذ الاتحاديين أعوانهم الذين تربوا في محافلهم ، والذين سلموا لهم في فلسطين ، وسلموا للإيطاليين في طرابلس الغرب ، وأدخلوا الدولة العمانية الحرب العالمية الأولى ولا ناقة لهما فيها ولا حمل حتى يحطموها ويقضوا علمها . كذلك فإن علاقة مصر والبلاد العربية بالدولة العثمانية لم تكن كما يدعون علاقة استعمار . . فإن كلمة استعمار لا تطلق إلا على النظام الغربي الحديث وإنميا كانت علاقة ترابط تحت لواء الإخوة

الاسلامية ، واستعانة البلاد المستضعفة بالدولة القوية . . والمصريون ، والجزائريون وغيرهم هم الذين طلبوا من الدولة العثمانية الارتباط بها خوفاً من تجدد مؤامرات الحروب الصليبية . ولا شك أنه من أكبر أخطاء الباحثين هو إعادة نشر ما جاء في الكتب المدرسية ، والدراسات التاريخية السابقة لظهور ( بروتوكولات حكماء صهيون ) عن السلطان عبد الحميد ، وتركما العثمانية . . وهذا كله زائف ومن صنع الصهيونية وأعوانها من الموارنة . . . أما اليوم . . فإن الرؤية التاريخية المنصفة قد اتسعت ومن الظلم أن يقف الباحثون عند الحملات الكاذبة المضللة وتجاهل الرؤية الصحيحة لإبعاد الواقع التاريخي . . لقد حملت كتب جرجي زيدان وأحمد أمين وغيره صورة مَصْلَلَةً زَاثُفَةً للسَّلْطَانُ عَبِدُ الْحُمِيدُ ، وصورة براقة زاهية للاتحاديث الذين علقوا العرب على المشانق ، ومكنوا للصهيونية ، وحطموا الدولة العبانية . . وهم الذين تربوا في أحضان المحافل الماسونية . . وعلى الباحث المنصف أن برجع إلى الإضافات الجديدة التي ظهرت بعد الخمسينات والتي تكشف فساد ما كتبه جرجي زيدان وفارس نمر وسلم سركيس. والجديد بجلو الحقيقة . . فما كتهه جواد رفعت ، ومحمد حميل بيهم ، وعبد الله التل ، والعقاد ، وخليفة التونسي ، وعجاج نويهض ، وتوفيق برو . . فإن هذه الكتابات قد غيرت تلك الصورة الزائفة التي ما زال يعتمد علمها خصوم الإسلام . والقضية أن الهود عندما أحسوا بأن السلطان عبد الحميد قد وقف في طريقهم بهائياً عملوا على تصفيته ، ومهدوا لذلك باتهامه بالاستبداد والفساد ، وأذاعوا ذلك في صحف الموارنة في مصر مثل المقطم والهلال والمقتطف وغيرها . ثم جاء أحمد أمين وأمثاله فنقلو ا منهم . . لأن الحقائق لم تكن قد تكشفت بعد ، ولم تكن البروتوكولات قد ترحت إلى العربية . . فلماذا هذا التربيف محجب مرحلة من الحقائق ، والعودة إلى إذاعة ما قبلها من الضلال بإعلاء شأن مدحت وأتاتورك . . وهما من هما في الحيانة والتبعية . إن أتاتورك في الحقيقة لم يكن مجاهداً ، ولا مصلحاً . . وإنما كان تتمة الاتحاديين . . لقد أحروا دوره في المرحلة الأولى قبل الحرب ليتولى الدور الثاني . . فالاتحاديون أسقطوا الدولة العثمانية بأن أدخلوها الحرب لتصني ماليتها ووجودها:

وجاء أتاتورك ليفرض علمها اللون الغربي ، وينقلها نقلة واسعة من دولة الخلافة الإسلامية إلى دولة علمانية تكتب بالحروف اللاتينية ، ويقضى على الإسلام تماماً . . ومعاهدته السرية المعروفة التي عرفت بمعاهدة لوزان تكشف ذلك في وضوح ، وقد استطاع أتاتورك إخفاء وجهه الحقيقي حتى يؤدي دوره كاملا . . فخدع المسلمين في المرحلة الأولى بالصلاة وإمساك المصحف ، وطلب الدعاء منهم . . أما دوره في الجهاد في أزمر . . فقد كشفت الوثائق أنه كان زائفاً ، وأن غيره هو الذي قام بدور البطولة ، وأنه استلب منهم هذا الحد وحطمهم ونسبه إلى نفسه . ولقد كان أتاتورك عميلا غربياً كاملا ، وعميلا صهيونياً أصيلا . . وقد أدى دوره تماماً ، وأقام تلك التجربة المظلمة المريرة التي تركت آثارها من بعد على العالم الإسلامي كله ، والتي كشفت الأحداث في الأخبر فسادها ، وتبرأ الأتراك المسلمون من تبعينها ، وكانت ظاهرة عودتهم إلى الأصالة مرة أخرى . . وذلك دليل على أنها كانت تجربة زائفة مضادة للفطرة ولطبائع الأشياء . . والدليل أن المسلمين لم يتقبلوها . . بل رفضوها . . وقد كشف أكثر من مستشرق وفي مقدمتهم ( هاماتون جب ) أن العرب لن يقعوا في براثن هذه التجربة التي خرجت مهم من الأصالة وعن الذاتية الإسلامية .

ولقد كان من أكبر معالم اضطراب كمال أتاتورك أنه عندما أحس بدنو اجله دعا السفير البريطانى ليتولى بدلا منه رئاسة الدولة البركية . . وكان ذلك من علامات الحسة والنذالة والحيانة!!

وقد صفع المؤرخ العالمي أرنولد توينبي التجربة الكمالية التي يفخرون مها وبمجدونها الآن بعد أن رفضها أهلها وحكموا بفسادها . . ية ول توينبي : إن الآراك كانوا عالة على الحضارة الغربية وأنهم تغربوا ولم يقدموا أي شيء إلى هذه الحضارة . . فكانوا عاجزين عن الإبداع في أي مجال من مجالات الإنتاج ».

والواقع أن مصطنى كمال أتاتورك لم يكن كما يدعى المدعون شيئاً جديداً . . ولمكنه كان حلقة فى المؤامرة التى بدأها مدحت وكان وسطها رجال الاتحاد والترقى للقضاء على السلطان والدولة العثمانية . . ثم ختمها

أتاتورك بالقضاء على الخلافة الإسلامية ولا ريب أن انتقاص قدر الدولة العنمانية وحكامها مجاف لواقع التاريخ ، وهو من عمل أتباع التغريب ، والشعوبية ، وهو عمل ضمن مخطط ترمى إلى إثارة الخلافات والخصومة بين عناصر الأمة الإسلامية ، ودعوة للوقيعة بين العرب والترك والفرس . . وهم عناصر الأمة الواحدة التي حمعها القرآن ، وقادها مجمد صلى الله عليه وسلم وآمنت بأنه لا إله إلا الله مهما كانت هناك من خلافات فرعية . . فإنهم حيماً أمة واحدة . . ولو كان هناك قليل من الإنصاف والأمانة التاريخية لدى كتابنا العصريين لراجع الكاتب ماكتبه استيورت وهو غربى في كتابه (حاضر العالم الإسلامي قبل أربعين عاماً) وكيف تحدث عن عظمة الدولة العُمَانية ، ودورها الذي قامت به في وجه الصليبية الغربية . أما صيحة العناصر والأجناس التي حاول كاتب أحبار اليوم أن مجعلها قضية . . فإنها لم تكن كذلك في ذلك الوقت . . وإنما هي عقدة المؤامرة التي عمد النفوذ الأجنبي مها إلى استغلال صيحة القوميات لتفكيك عرى الدولة العثمانية . . أما المسلمون فلم يكونوا يعرفون مصرية وسورية وجزائرية وغيرها . . ولا كلمة العروبة نفسها . . ولكنهم كانوا مسلمين فحسب . . وإنما ظهرت هذه الدعوات إلى الإقليميات والقوميات بتحريض عناصر غبر مخلصة لتفكيك عرى الوحدة ، وهدم هذه الجامعة الإسلامية التي كان الغرب نحشاها ، ولإقامة قومية زائفة هي القومية الصهيونية .

والمعروف أن الأسلوب الذى اتخذ فى إسقاط السلطان عبد الحميد هو أسلوب لم يعرفه النظام الإسلامى فى تاريخه كله . . وهو من صنع المؤامرة الصهيونية التلمودية التى استطاعت أن تحمى وتحرك هذا الحداع عن طريق قوة عسكرية تتحرك هاتفة باسم السلطان ثم تكون فى نفس الوقت متآمرة عليه لحدمة هدف غامض على كل الذين قاموا به ، ولا يعرفه إلا القليل . . وهو إعادة البهود إلى فلسطين . . كذلك فإن ما قام به أتاتورك لم يكن نصراً عسكرياً أو سياسياً وإنما كان هناك إشارة بقبول التوجيه الغربى ، وتوقيع عسكرياً أو سياسياً وإنما كان هناك إشارة بقبول التوجيه الغربى ، وتوقيع ملحق معاهدة لوزان . . وهو الذى فتح الطريق إلى كل شىء ، وبه حلت هيع المشاكل ، وانسحبت كل الجيوش ، وتحقق ما يسمى النصر ، هيع المشاكل ، وانسحبت كل الجيوش ، وتحقق ما يسمى النصر ،

والاستقلال . وكتبت على أثر ذلك آلاف الكتب في تمجيد البطل الذي المحين إلا عميلا من عملاء الحيانة لحساب الصهيونية العالمية ، والنفوذ الغربي ، والشيوعية أيضاً . . فإن الشيوعيين هم أول من عاونه لقاء موقفه من عداء والشيوعية أيضاً . . فإن الشيوعيين هم أول من عاونه لقاء موقفه من عداء الإسلام . ولا شك أن الضربة التي وجهها أتاتورك إلى الحلافة الإسلامية قد فتحت صفحة خطيرة في تاريخ الإسلام الحديث ، وأن الذين فرحوا الذلك من كتاب يكتبون باللغة العربية سوف يرون أنهم كانوا غير بعيدى النظر في فهم الأمور ، وأنهم استمدوا ذلك الفرح من مشاعر حافلة بالحقد والكراهية للإسلام ، وأن الحلافة الإسلامية عائدة لا محالة ، وأنها هي العنوان الحقيق للحامعة الإسلامية وللتضامن الإسلامي ، وأنه لا سبيل إلى نهضة المسلمين إلا بقيام الحلافة الإسلامية . . ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله وعندها ستنكس رؤوس الظالمين .

### المعاهدة السرية التي عقدها أتاتورك والتي سميت شروط كرزن الأربعة :

ينص بروتوكول معاهدة لوزان المعقودة بين الحلفاء والدولة التركية عام ١٩٢٣ المعروفة بشروط كرزن الأربعة على ما يلى :

أولا : قطع كل صلة بالإسلام .

ثانياً : إلغاء الحلافة الإسلامية .

ثالثاً : إخراج أنصار الإسلام من البلاد .

رابعاً : اتخاذ دستور مدنى بدلا من دستور تركيا القديم المؤسس

على الإسلام .

# الفصتُ ل النجامس كتــــــاب الإسلام وأصول الحكــــــــم

#### ليس من تأليف على عبد الرازق بل من تأليف مرجليوث

كان السوال عن دعوي على عبد الرازق في كتابه ( الإسلام وأصول الحكم) الي لا تزال قوى التغريب والغزو الثقافي والمــاركسيون والشعوبيون تجدد نشرها . . لحداع حماهبر المسلمين عن حقيقة دينهم ، وإذاعة مفهوم الدس العبادي القائم على الروحيات والمساجد وإنكار حقيقة الإسلام . . بوصفه ديناً ومنهج حياة ، ونظام مجتمع . ويقوم الادعاء الحبيث الذي يثيره الاستشراق والشعوبية على أن في الإسلام مذهبين . . أحدهما يقول : بأن الإسلام دن ودولة . . والآخر يقول : بأن الإسلام دن روحي . . ويضعون على عبد الرازق على رأس الفريق الذي يقول هذا القول. والواقع أن الإسلام ليس فيه غير رأى واحد . . هو الرأى الأول . . وأن ما ذهب إليه على عبد الرازق عام ١٩٢٥ م لم يكن من الإسلام في شيء . . ولم يكن على عبد الرازق نفسه إماماً مجهداً . . وإنما كان قاضياً شرعياً تلقفته قوى التغريب فاصطنعته تحت اسم ( التجديد ) ودعى على عبد الرازق إلى لندن لحضور حلقات الاستشراق التي تروج للأفكار المعارضة لحقيقة الإسلام وهدم مقوماته . . وأهدى هذا الكتاب الذي وضع عليه اسمه مترحماً إلى اللغة العربية وطلب إليه أن يضيف إلى مادته بعض النصوص العربية التي يستطيع اقتباسها من كتب الأدب. أما الكتاب نفسه فكان من تأليف قرم من أقرام الاستشراق ، وداهية من رجال الصهيونية واليهودية العالمية ... هو ( مرجليوث ) الذي تقضى الصدف أن يكون صاحب الأصل الذي نقل عنه طه حسين محثه عن ( الشعر الجاهلي ) والذي أطلق عليه محمود محمد شاكر (حاشية طه حسين على محث مرجليوث) ويمكن أن نطلق الآن اسم ( حاشية على عبد الرازق على محث مرجليوث)، وقد كشف هذه الحقيقة الدكتور ضياء الدن الريس في محثه القيم ( الإسلام والحلافة في العصر الحدث).

وهكذا نجد أن السموم المثارة فى أفق الفكر الإسلاى توضع أساساً من رجال التغريب . . ثم تختار لهما أسماء عربية لتحمل لواءها وتذيعها . . . إيماناً بأن الاسم العربى أكثر تأثيراً ، وأبعد أثراً فى خداع الجاهير .

ولقد طالما تحدث التغريبيون عن كتاب (الشعر الجاهلي) و (الإسلام وأصول الحكم) على أنهما دعامة النهضة في الفكر الحديث . ونحن نرى أنهما دعامة التغريب التي حاولت خداع حماهير المسلمين عن حقائق الإسلام العظم .

ومع أن حركة اليقظة الإسلامية واجهت كتاب على عبد الرازق المنكول وفندت فساد وجهته وأخطائه . . فإن قوى التغريب لا تزال تعيد نشره وطبعه ، مع مقدمات ضافية يكتبها كتاب مضالون شغوبيون نحدعون الناس بألقابهم وأسمائهم . . وهم بحدون في هذه الفيرة التي يرتفع فيها صوت تطبيق الشريعة الإسلامية . والدعوة إلى الوحدة الإسلامية مناسبة لنفث هذه السموم مرة أخرى . . ولن بجدهم ذلك نفعاً . . فإن كلمة الحق سوف تعلو وتنتشر وتدحض باطل المضالمين مهما تجمعوا له وقدموه في صفحات يراقة مزخرفة ، وأساليب خادعة كاذبة . إن أول من كشف حقيقة الكتاب هو الشيخ وأساليب خادعة كاذبة . إن أول من كشف حقيقة الكتاب هو الشيخ الإسلام وأصول الحكم) وهو واحد من الكتب التي صدرت في الرد عليه . .

( لأنه علمنا من كثيرين ممن يتر ددون على الموالف أن الكتاب ليس له منه إلا وضع اسمه عليه فقط . . فهو منسوب إليه فقط . . ليجه له واضعوه من غير المسلمين ضحية هذا العار ، وألبسوه ثوب الخزى إلى يوم القيامة ) ، قد علق الشييخ على عبد الرازق على هذا المعنى حين قال للماركسيين الذين اتصلوا به سنة ١٩٦٤ لإعادة طبع كتابه أن هذا الكتاب كان شوماً عليه ، وقد ألصق به كثيراً من المتاعب والشهات ، . والحقيقة أنه بعد أن طرده

الأزهريون من (هيئة العلماء) ظل منسياً ومهجوراً وعاش بقية حياته منقطعاً عن الحياة العامة . . بالرغم من أن محاولات جرت لإعادته إلى زمرة العلماء ، وإلى مجمع اللغة . . فقد كان أشبه باللعنة على حياته كلها . ومن هذا الحيط الرفيع بدأت محاولة الدكتور ضياء الدين الريس فاستطاع أن يصل إلى الحقيقة بأن كاتب الكتاب في الحقيقة هو مستشرق إنجليزى بهودى الأصل شن الهجوم على الحلافة . . لأن بلاده (بريطانيا) كانت في حرب مع تركيا . . وقد أعلن الحليفة العثماني الجهاد الديني ضدها . . والنصوص في الكتاب قاطعة بأنه كان موجها ضد الحلافة العثمانية . . فإنه يذكر بالاسم ( السلطان محمد الحامس) الحليفة في ذلك الوقت الذي كان يسكن (قصر يلدز) وهناك نص آخر عن (جماعة الاتحاد والترق) وهي التي كانت تحكم تركيا . . أي دولة الحلافة الماسيونين ، وقد تربوا في محافلهم واعتنقوا شعارهم ومفاهيمهم ، وقاموا الماسيونين ، وقد تربوا في محافلهم واعتنقوا شعارهم ومفاهيمهم ، وقاموا بدور مسموم وهو فتح باب فلسطين أمام اليهود المهاجرين . . وكان السلطان عبد الحميد قد رفض ذلك ، وكانوا هم . . أي الاتحاديون أداة الصهيونية العالمية في إسقاط هذا السلطان الشهيد . . أي الاتحاديون أداة الصهيونية العالمية في إسقاط هذا السلطان الشهيد . . أي الاتحاديون أداة الصهيونية العالمية في إسقاط هذا السلطان الشهيد . . أي الاتحاديون أداة الصهيونية العالمية في إسقاط هذا السلطان الشهيد . . أي الاتحاديون أداة الصهيونية العالمية في إسقاط هذا السلطان الشهيد . . أي الاتحاديون أداة الصهيونية العالمية في إسقاط هذا السلطان الشهيد . . أي الاتحاديون أداة الصهيونية العدر فض خدا الحديد العديد . . أي الاتحاديون أداة الصهيونية العميد قد رفض ذلك ، وكانوا هم . . أي الاتحاديون أداة الصهيونية العالمية في إسقاط هذا السلطان الشهيد . . أي الاتحاديون أداة الصهيونية العدر في المنصور المناكور ا

ورجح الدكتور ضياء الدين الريس أن مرجليوث البهودى الذى كان أستاذاً للغة الغربية فى أكسفورد ببريطانيا هو كاتب الكتاب . . لأن آراء الكتاب هى آراؤه التى كتبها من قبل عن الدولة الإسلامية ، و فندها الدكتور ضياء الدين الريس فى كتابه ( النظريات السياسية فى الإسلام ) وأثبت خطأها وبطلانها بالأدلة العلمية . . وهو يكتب عن الإسلام بنزعة حقد شديد ، ويتسم أسلوبه بالمغالطات والمعلومات المضللة ، والقدرة على التمويه . . كما يتصف بالالتواء . . وهذه الصفات كلها تظهر فى هذا الكتاب المنسوب يتصف بالالتواء . . وهذه الصفات كلها تظهر فى هذا الكتاب المنسوب الى الشيخ عبد الرازق . . ومعروف أن الشيخ على عبد الرازق ذهب الى بريطانيا وأقام فيها عامن . . فلا بد أنه كان متصلا بالمسر مرجليوث ، أو تتلمذ عليه . . وكذلك توماس أر نولد الذي يشر إليه الشيخ ويصفه بالعلامة فد ألف كتاباً عن الحلافة هاجم فيه الحلافة بوجه عام ، والعبانية بوجه خاص فد ألف كتاباً عن الحلافة هاجم فيه الحلافة بوجه عام ، والعبانية بوجه خاص . . وقد نقدناه ( القول للدكتور الريس ) فى كتابنا ( النظريات السياسية .

الإسلامية ) . والقصة تتلخص في أنه إبان الحرب العالمية الأولى والحروب دائرة بن الحليفة العماني وبريطانيا . . أعلن الحليفة الجهاد الديني ضد بريطانيا ودعا المسلمين أن مهبوا ليحاربوها ، أو يقاوموها . . وكانت بريطانيا تخشى غضب المسلمين الهنود بالذات أو ثورتهم عليها . . في هذه الفترة كلفت الخابرات البريطانية أحد المستشرقين الإنجليز أن يضع كتاباً بهاجم فيه الجلافة وعلاقتها بالإسلام ، ويشوه تاريخها ليهدم وجودها ومقامها ونفوذها بين المسلمين . . وقد استخدمت السلطات البريطانية هذا الكتاب في الهند وفي غيرهاً . . وبعد أن انتهت الحرب كان الشيخ عبد الرازق قد اطلع على هذا الكتاب أو عثر عليه . . هذا إن لم يفرض أن هذا كان باتفاق بينه وبمن هذا المستشرق الذي اتصل به حيمًا كان في انجلترا أو في بعض الجهات البريطانية التي كانت تعمل في الحفاء للقضاء على فكرة الحلافة ، أو الني تحارب الإسلام . . فأخذ الكتاب إلى اللغة العربية ، أو أصلح لغته إن كان بالعربية ، وأضاف إليه بعض الأشعار أو الآيات القرآنية التي تبدو أنها لم تكن في أصل الكتاب ، وبعض الهوامش والفقرات ، وأخرجه للناس على أنه كتاب من تأليفه . . ظناً منه أنه يكسبه شهرة ، ويظهره باحثاً علمياً ، ومتفلسفاً ذي نظريات جديدة . . غير مدرك ما في آرائه أو في ثناياه من خطورة . . ولاً يستغرَّب هذا لأنه لم يدرك أن إنكار القضاء الشرعي هو إنكار لوظيفته نفسها وعمله ، وإلغاء لوجوده . . وكانت هذه هي البدعة السائدة في ذلك الوقتِ بين كتاب ( السياسة ) جريدة من أسموا أنفسهم ( حزب الأحرار الدستوريين ) . . وهذا هو الذي فهمه ( أمنن الرافعي ) فكتب في جريدة الأخبار أنه لم يستغرب أن يقدم الشيخ على عبد الرازق على إصدار هذا الكتاب . . لما عرف عنه من الضعف في تحصيل العلوم ، و الإلحاد في العقيدة . . ثم قال : هذا إلى أنه انغمر منذ سنين في بيئة ليس لها من أسباب الظهور سوى الافتثات على الدين ، وتقمص أثواب الفلاسفة والملحدين ، وصار خليقاً باسم ( الأستاذ المحقق) والعلامة الكبير ٪.

ولم يعرف الأستاذ الرافعي أن المؤلف الحقيقي ربما كان غير الشيخ عبد الرازق. . والكن كلامه يكاديكون إثباتاً لذلك . . وهناك قرائن أخرى:

أولا: ذكر اسم كتاب مترجم عن التركية طبعة عام ١٩٢٤ . . بينما هناك فقرة تنص على أن تاريخ التأليف قبل عام ١٩١٨ . . وأنها ذكرت اسم السلطان محمد الخامس . . وقيل في الهامش أنه كتب في عهده . . وأقرب تفسير لذلك أن الكتاب ليس من تأليف شخص واحد .

ثانياً: يتحدث المؤلف عن المسلمين كأنه أجنبي عنهم وهم منفصلون عنه . . فيذكرهم بضمير الغائب ولا يقول عندنا . . أو العرب . . أو نحو ذلك . . كما يقول المسلم عادة .

ثالثاً: يكرر الشيخ عبد الرازق عبارة: عيسى وقيصر (مرتن. ويكرر هذه الجملة التي يسميها الكلمة البالغة ( دع ما لقيصر لقيصر وما لله لله ) مع أن أى مسلم صحيح الإسلام لا يمكن أن يؤمن بهذا التعبير . . وأن قيصر وما لقيصر لله رب العالمين .

رابعاً: يتعاطف مع المرتدين الذين خرجوا على الإسلام . وشنوا الحرب على المسلمين . . فيدافع عنهم . . في نفس الوقت الذي بحمل على رأى أبي بكر الصديق المسلم الأول بعد رسول الله (صلى الله عليه وسلم ) فينكر خلافته . . ويقول أن محاربته لهؤلاء المرتدين لم تكن حرباً من أجل الدين . . ولكن نزاعاً في ملوكية ملك ولأنهم (رفضوا أن ينضموا لوحدة أبي بكر) وما هي وحدة أبي بكر يا عدو أبي بكر والإسلام . . أليست هي وحدة المسلمين . . ويقول (حكومة أبي بكر ) أو ليست هي حكومة الإسلام والمسلمين . . ويتكلم عن أبي بكر هكذا بغير احترام أو تبجيل . . كأنه رجل عادى . . أو كما يتكلم عدو .

هل هذا هو أسلوب المسلم . . فضلا عن الشيخ . . فى الكلام عن الصحابة . . وعن أفضل الناس وأحبهم إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وخبر من دافعوا عن الإسلام ، وجاهدوا فى سبيل الله عز وجل .

خامساً: أن الأسلوب الذي كتب به الكتاب أسلوب غريب . . ليس مألوفاً في الكتب العربية . . فهو أسلوب مناورات ومراوغة ، ويتصف بالالتواء واللف والدوران . . فهو يوجه الطعنة أو يلتى بالشهة . . ثم يعود فيتظاهر بأنه ينكرها ولا يوافق عليها ويفلت منها . . ثم ينتقل ليقذف بشهة

أو طعنة أخرى على طريقة (اضرب واهرب). وحين بهاجم يصوغ عباراته في غموض. وهذا يدل على أسلوب رجل سياسي متمرن في المحاورة والمحادعة . . وهو أشبه بالأسلوب الأفرنجي ، وأسلوب الدعايات السياسية ، أو الدينية التبشرية . . وليس هو أبدأ الأسلوب العربي الصريح . . فضلا عن أسلوب أحد الشيوخ المتعلمين في الأزهر . . وهذا مما يغلب الرأى بأنه كتاب مرجم .

ساذساً: لم يعرف عن الشيخ على عبد الرازق – من قبل – أنه كان كات تمرس فى الكتابة ، ومرن على التأليف . . فيكتب بهدا الأسلوب ، ويتعمد الطعن فى الإسلام وتاريخه وعظاء رجاله .

ولم يعرف للشيخ كتاب أو مقالات قبل هذا الكتاب (أى فى السياسة والتاريخ) بل كل ما كتب من قبل كان (كتيباً) فى اللغة أو فى علم البيان وهذا كل إنتاجه فى أربعة عشر عاماً بعد تخرجه من الأزهر . ثم بعد أن كتب هذا المكتاب ظل أربعين عاماً لم يكتب كتاباً آخر فى نفس موضوعه أو مثله ، ولم يحاول أو لم يستطع حتى أن يدافع عن نفسه ويرد على خصومه بكتاب آخر .

سابعاً: هناك من القرائن و الأدلة العديدة ما يدعو العقل إلى أن يرجع صقة الحبر الذي رواه فضيلة المفي الشيخ محمد يخيت نقلا عن كثيرين من أصحاب الشيخ على عبد الرازق المهر ددين عليه من أن مؤلف الكتاب شخص آخر من غير المسلمين . وقد غلبنا نحن أنه أحد المستشرقين . ولكننا نقيد هذا الحبر بأن الشيخ قد أضاف بعض فقرات وتعليقات ، وأنه هو الذي أورد الآيات من القرآن . الظاهر أنها محشورة . . مجموعات في مكان واحد ، وأبيات الشعر التي استشهد بها بن كما كتب المقدمة التي زعم فيها أنه بدأ البحث في تاريخ القضاء منذ سنة ١٩١٥ . وذلك ليغطي المفارقة الظاهرية بين وضع الكتاب ووقت صدوره . فإنه من غير المعقول أن يستغرق تأليف بين وضع الكتاب ووقت صدوره . فإنه من غير المعقول أن يستغرق تأليف كتيب لا يزيد عن مائة صفحة عشر سنوات .

لامناً: كانت هناك أسباب ودوافع مختلفة دفعت الشيخ إلى إصدار هذا الكتاب . . ولكن كان أقواها في نهاية الأمر حب الظهور والرغبة

فى الشهرة ، وأن يوصف بأنه باحث أو محقق أو مجدد . . كما فعل غيره من قبل . . ونحن معرف أن مسألة انتحال الكتب أو عدم الأمانة فى نسبة الأمور والمعلقات مسألة مألوفة فى الشرق . ولا سيا فى النقل من الكتب الأجنبية .

وفى مثل هذه المسائل بالذات . . فإن هذه الحالة أسهل . . لأن النقل أو الترجمة من كتيب مجهول . . أو كانت المسألة بتصريح أو اتفاق لحدمة غرضين فالطرف الأول يريد نشر آرائه لغايات سياسية ودينية والطرف الثانى له مأرب سياسي أيضاً . . ولكن الدافع الذاتى أنه يريد الشهرة أو الظهور أو الغرور » ا.ه.

#### من تقرير هيئة كبار العلماء في كتاب ( الإسلام وأصول الحكم )

والخلاصة أنه إذا رجعنا إلى هدف الكتاب الحقيقي وجدناه يتمثل في الحقائق التالية كما فصلها تقرير هيئة كبار العلماء.

أولا: جعل المؤلف الشريعة الإسلامية روحية محضة . . لا علاقة لها بالحكم والتنفيد فى أمور الدنيا مع أن الدين الإسلامى على ما جاء به النبى (صلى الله عليه وسلم) من عقائد وعبادات ومعاملات لإصلاح أمور الدنيا والآخرة ، وأن كتاب الله تعالى وسنة رسوله (صلى الله عليه وسلم) كلاهما مشتمل على أحكام كثيرة فى أمور الدنيا ، وأحكام كثيرة فى أمور الآخرة .

ثانياً: زعم أن الدين لا يمنع من أن جهاد النبي (صلى الله عليه وسلم) كان في سبيل الملك . . لا في سبيل الدين ، ولا لإبلاغ الدعوة إلى العالمين .

ثالثاً: زعم أن نظام الحكم في عهد النبي (صلى الله عليه وسلم) كان موضع غموض وإمهام، أو اضطراب أو نقص، وموجباً للحيرة.

خامساً: أنكر إجماع الصحابة على وجوب نصب الإمام ، وعلى أنه لا بد لسلامة من يقوم بأمرها في الدين والدنيا .

سادساً: أنكر أن القضاء وظيفة شرعية . . وقال : إن الذين ذهبوا إلى أن القضاء وظيفة شرعية جعلوه متفرعاً من الحلافة . سابعاً: زعم أن حكومة أبى بكر والحلفاء الراشدين من بعده (رضى الله تعالى عنهم) كانت لا دينية . . وهذه جرأة لا دينية . .

وهكذا تنكشف تلك المؤامرة الخطيرة الى استغلها الاستشراق وبعض التغريبين خصوم الشريعة الإسلامية للقول بأن هناك رأين . . بينها لا يوجد غير مفهوم واحد . . هو أن الإسلام دين ومنهج حياة ونظام مجتمع . . وأن ما قال به على عبد الرازق هو وجهة نظر الاستشراق الصهيوني التلمودي الهدام . . وأنه ليس رأى أي مجهد أو عالم أو إمام في الإسلام . . وأن على عبد الرازق لم يكن إلا مضللا أو مخدوعاً .

## الفصت السادس

#### الذاتية الإسلامية ومعركة المحافظة عليها

كان السؤال المثار عن كمائن الإعلام التغريبي والماركسي والصهيوني المطروحة في أفق المحتمع الإسلامي عن طريق الفن والمسرح ، والأكاذيب التي تشرها دواثر خارجية كشرة عن الانفجار السكاني ، ومؤتمر الشهال والجنوب وتحديد النسل وتزويرات التاريخ والسياسة فبما يتعلق بالإقايميات والقوميات بقصد إخضاع المسلمين لمفاهيم مفروضة وافدة تهدف لها رأسمالية صهيونية ، تقوم على مخطط تنفيذً إسراطورية الربا العالمية التي لا تجد أمامها وسيلة لتحقيق هدفها إلا إغراق المحتمع الإسلامي في أوحال ( الفن ) بمفهومه الزائف والهابط على النحو الذي نراه هادماً لكل مقومات الأخلاق في الأمة ، والمحطم للقوى الحية القادرة على حمل لواء المقاومة فى مواجهة أخطار الغزو العالمي الذي يهدف إلى احتواء عالم الإسلام : أهله وعقائده وخيراته وثمراته جميعاً وتقديمها هدية سائغة لعصبة الألف مليونبر عالمي يهودي المسيطرين على الاقتصاد العالمي ، والذين يحولون بكل قواهم دون امتلاك المسلمين إرادتهم وقدرتهم ، وإقامة مجتمعهم الربانى واقتصادهم الإسلامي ومن ذلك فإن أكبر عملية تمويه قامت بها الحضارة الغربية هي محاولة تصوير الإضحاك والرقص وَفَنُونَ الْعَرَى وَالْكُشْفُ وَالْإِبَاحِيَةُ الْمُتَمَثَّلَةً فِي الْمُسْرِحِ وَالسَّيْمَا عَلَى أَنْهَا ﴿ فَنَ رفيع ) أو ( فن مقدس ) كما تجرى على بعض ألسنة دهاقنة هذا الاتجاه من عصبة المحان القديمة . . والقول بأن هذا ( الفن ) له أصوله العلمية ، وضوابطه الدقيقة التي يتخرج فها الخرجون والممثلون من جامعات متخصصة، والتي يتقدم فيها البعض بأطروحات دكتوراه . . فهناك مع الأسف الشديد فى بلادنا الآن دكتوراه فى الرقص الإيقاعي ودكتوراه فى المسرح الإباحي ودكتوراه في الديكور الفاضح والإخراج المكشوف . . كأنما هذا الفساد

والتهريج البالغ حده من الأقداع لا بدأن يرتفع ويرتفع حتى يصبح فناً عالمياً وعلماً رفيعاً على أيدى دعاته من الماسونيين والصهيونيين والإباحيين فيا وراء البحر الذين يتلقفون أبناءنا ويصهر وبهم فى هذه البوتقة . . وقد خالت هذه الأباطيل المضللة على قومنا فصدقوها ، وكان عليهم أن يكونوا أكثر حنكة وحكمة . فلا يسقطوا هذه السقطة الشنيعة ، وأن يعلموا أن هذا لون من الحداع والتمويه البالغين حد الفساد والإفساد . . أما الذين يعلمون ذلك ولا يعلنونه للناس فإن عليهم غضب من ربهم وحساب عسير!!

وأنت إذا قرأت الصحافة العربية من أقصى العالم العربى إلى أقصاه تحس أن هناك كتاباً بخضعون لمخططات الماسونية وبروتوكولات صهيون ، وينفذون بدقة هذا الهدف المرتكز على الفن ، وتحس كأن المسلمين والعرب قد استسلموا للغزو الغربى ، وأنهم ينصهرون في العالمية والأجمية ، وأنهم يتنازلون عن ذاتيهم الحاصة التي صاغها الإسلام والتوحيد والأخلاق رويداً رويداً ، وأنهم مقبلون على انصهار كامل في بوتقة التغريب .

وأن تلك القوى التي فرضت تلك التحولات في مجتمعات تركيا وإيران ، والتي فشلت في تغريب هذه البلاد الإسلامية ، ما تزال تجدد محاولاتها بلا يأس في العالم العربي ، وتحس أن سموم المسرح والرقص والغناء ومفاهيم مضللة حول الفلكلور والدراما وغيرها من الشعارات الزائفة والمسمومة الوافدة تزحف وتسيطر كأنها حقائق ، وتقدم للناس كأنها علوم .

وأخطر من هذا أن المفاهيم المسمومة الخطيرة تقدم الآن للمسلمين على أنها نقد ومعارضة لواقع موجود بينا هي تطرح مفاهيمها لتدخل النفوس من باب خولي!!

والسوال هو: هل يمكن أن يستخدم كل هذا النتاج الحضارى في معارضة منهج الله تبارك و تعالى وفي معصيته . . هذا النتاج الذي يتمثل في هذه الأبراج الصناعية من التليفزيون والسينما والإذاعات . . وهذه الأجهزة المستحدثة التي تدار بالعقل الالكتروني وكل الأساليب .

إن من يقرأ ما أوردته بروتوكولات صهيون لا يستغرب ما يجرى تنفيذه من مخطط مسموم :

(سنلهى الجهاهير بأنواع شي من الملاهى والألعاب لمل الفراغ . . وسندعو الناس للدخول في مجالات شي في كل أنواع المشروعات . ب كالفن والرياضة ومباريات ملكات الجهال وغيرها . . وسننشر بين الشعوب أدباً مريضاً قدراً تشمئز منه النفوس . . ويساعد على هدم الأسرة ، وتدمير هيع مقومات الأحلاق للمجتمعات المعادية لنا . . وسنستمر في الترويج لهذا الأدب وتشجيعه حي بعد فترة قصيرة من الاعتراف بحكمنا ) .

وشر هذا كله هو جهاز التليفزيون الذي استطاع خلال تواجده في كل بيت أن ينفث سمومه في الملتفين حوله ، وأخطر من هذا أجهزة الفديو وما تقدم من أفلام سرية صارخة تفسد أخلاق الشباب الغضل والفتيات العفيفات حين تقدم لمم - ليس الخيانة الزوجية المدعاة في الأفلام - ولكن العملية الجنسية نفسها . وبالرغم من أن الفطرة الإسلامية الصافية أيرفض هذا الزيف الذي يقوم باسم فن المسرح أو السيما . . فإن هياله عاولات بائسة لربط هذين الفنين بالوجدان العربي الذي لا يري في هذا كله إلا أنه وسيلة للتسلية والإضحاك . . ولكنه يغفل عن الآثار التي يتركها في أعماق النفس . . وفي الحوار ، وفي التصرف اللا إرادي . . ذلك أن ما يقدم ليس هو أصيل ، ولا موجه وجهة الحبر ، أو الارتفاع بالناس عن مستوى الإقذاع والطفولة البشرية ، ولا يشكل واقعاً حقيقياً . . فالحوار هابط فاسد وبعيدعن المستوى الأخلاق ، ولا يقدم إلا الأفلام المثيرة ، والمسلسلات الهابطة التي يراد ما إعطاء الجاهير شحنة أكبر من الإثارة ، وتشويه البرائي والتاريخ ؛ والمبالغة في إضحاك القارئ ، أو المبالغة في تصوير المبأساة . . وهي في الهس الوقت تقدم وجهة نظر العدو تقديماً واسعاً يعلَى من شأن قيمه ويظهر ه في مظهر القوة . . بينما يظهر العرب والمسلمين في موقفِ المِتْرِ دي ! !

ولقد استطاعت الصهيونية العالمية التي أحكات قبضتها على الفنون العالمية لتحقيق أهدافها أن نقدم إلى الصف الأول ( بكت ويونيكو ) في فلسفة جديدة للفن ترى أن كل شيء مضحك مزر ، وأن هناك إحساساً باليأس لكون العالم سريع الزوال ، وأنه ليس هناك شيء بهم ، . وشيء واحد فقط هو الذي يظل ماثلا في الوعى بكل حده : التمزق المستمر ، والغربة والهبث ،

ولسنا نحن فى عالمنا العربى الإسلامى فى حاجة إلى هذه الفنون المدمرة . . بل نحن فى حاجة إلى فنون ترقى الذوق ، وترفع من قدر الدعوة إلى العمل . والوحدة والكرامة والعفاف ، والأمل الكريم فى إطار العقيدة .

أما الدعوة إلى تفاهم الكون والوجود الإنسانى على النحو الذي تطرحه كتابات المسرحيين الجدد ، وهذه الصور القائمة البائسة ،وذلك الصراع والاستخذاء المهين . . فهي ليست صورة مجتمعنا الإسلامي الأصيل . . ولكنها من عوامل تدميره وتمزيقه وإفساده .

وإذا كان المفهوم المسرحى والفيى فى الغرب برمى إلى القول: بأن الإنسان لا حرية له ، وأن مصبره مصنوع سلفاً ، وأن صراعه مع القوى الني لا براها من أجل أن بحصل على الحرية تبوء دائماً بالفشل . . فليس هذا مفهوم الإسلام . . فنحن نوئمن بتلاقى قدرة الله تبارك وتعالى وإرادة الإنسان فى انسجام وتوافق من أجل أن تكون خطوات الإنسان أكثر ثباتاً ، ونظراته أشد سداداً ، وأن الله تبارك وتعالى لايدع الإنسان فى يأسه . ولكنه عد إليه يده فى الساعات الحالكة ليرفعه إلى آفاق الأمل ، ويبصره بالطريق الذى يجب أن يسلكه ، وإن مع العسر يسراً ، وأن هناك الفرج بعد الشدة .

هذه هى مفاهيمنا ، وعلينا أن لا تنسينا هذه الموجة العاصفة إياها لحظة واحدة ، وأن نقف من هذه الفنون : تمثيلا . . ورقصاً . . وغناء . . موقفاً واضحاً فى أسرنا وبيوتنا ، وأن لا نندفع وراءها فتفسد فطرتنا وتذهب أصالتنا .

إن المعركة اليوم بين المسلمين والقوى التى تتكاتف لاحتوائهم هى معركة تأكيد الذات أو المحافظة على الذات أو حماية الذات: (الذات الإسلامية) التى كونها القرآن المكريم خلال أربعة عشر قرناً من الانهيار والتدهور والجمود والمداخلة ، من الانصهار فى الفكر البشرى الأممى .

إن المحافظة على الذات الإسلامية اليوم فريضة من فرائض العقيدة . . بعد أن تبين أن الهدف الحقيقي وراء الموامرة التي تقودها القوي العالمية هي (تذويب المسلمين) في الكيان الأممى والعالمي عن طريق ثلاث عبارات

خدءت الكثيرين، وأصبحت تجرى على ألسنهم فى سهولة ويسر. دون تقدير للأبعاد الحطيرة التى ترمى إليها .. وهى: الانفتاح الثقافى ــ التلقيح الثقافى ــ إثراء الفكر . . وكل كلمة من هذه الكلمات إنما ترمى إلى قبول أوشاب الفكر البشرى الذى عرفته البشرية فى عصر طفولها ، والذى تعيد التلمودية صياغته من جديد ، وإدخاله فى المحتمعات الإسلامية لهدمها وتدميرها .

وليست هذه التعليات إلا الأساطير والوثنيات ، وعلم الأصنام اليوتاني القديم . . أما العلوم والتكولوجيا التي نحن في حاجة إلى نقلها من الغرب . فهي محجوبة عنا ، ولا تدخل في هذه المدائرة مطلقاً ، إنهم يتطلعون إلى تغيير الهوية الإسلامية باقتناص فرائس من أبنائنا تحت اسم التبادل الثقافي والمنتج الدراسية . . لصهر هذه الأجيال في بوتقة الفكر الأحمى تحت اسم الحضارة العالمية ، والثقافة الحديثة دون أن يتبين هذا الشباب الغض الذي تنقصه خلفية إسلامية واعية ، عالمه برسالة الإسلام الحقيقية ، ومحاذير الأخطار التي يتعرض لها المسلمون . . دون أن يتبين هذا الشباب تلك الأخطار ، يغريه مها بريق زائف ، وهوى متبع ، وشهوات ومطامع .

وما زال قضية المرأة هي أكبر قضايا التغريب التي تركز عليها محاولات ضرب الأمة الإسلامية في صميم عزتها وشرفها ، وعرضها وكرامتها . و ذلك بالتضحية بالأسرة المسلمة والأطفال وهناء البيت ، من أجل دفع المرأة إلى آفاق مضالة تحت اسم (حرية المرأة) . إن التجربة معروضة اليوم أمام المفكرين للنظر فيها على نحو منصف . . هل يستحق هذا الفتات تضييع أجيال الشباب والفتيات بحيلا بعد جيل من أجل استمرار المرأة في غواية العمل في سبيل قروش قليلة يدعى أنها تساعد الرجل في مصروف البيت بأ العمل في سبيل قروش قليلة يدعى أنها تساعد الرجل في مصروف البيت بأ اأداء مسئوليته ؟ الله إن أغلب هذا المال ينفق في زينة المرأة ومصاريف أداء مسئوليته ؟ الله أن أغلب هذا المال ينفق في زينة المرأة ومصاريف انتقالها ، وفي تفاهات الترف المنزلي التي لا تقدم ولا توخر . وما تزال انتقالها ، وفي تفاهات الترف المنزلي التي لا تقدم ولا توخر . وما تزال انتقالها ، وفي تفاهات الترف المنزلي التي المحافل والمراقص ، من الأعمال الحلقة قضية المرأة وإغرابها وإخراجها من بينها إلى المحافل والتسلية . . لتكمل الحلقة التي تركز عليها الموامرة : موامرة الفن والإضحاك والتسلية . . لتكمل الحلقة التي تركز عليها الموامرة : موامرة الفن والإضحاك والتسلية . . لتكمل الحلقة

في تدمير الأسرة وإنتاج ذلك الجيل الذي ترعاه الخاهمات والحاضنات ، والذي ينشأ قاسياً . . لأن رحمة الأمهات لم تدركه . . ويعيش حياة مضطربة في قابل أيامه نتيجة ما بحمله صدره من الحقد والخوف والجفاف .

إن الحطر كله بكمن وراء محاولة تغيير هوية المسلمين عن طريق أجهزة ضخمة تصب السموم يوماً بعد يوم وساعة بعد ساعة ،

## الفصث ل السابع

#### مصر عربيــــة إسلاميــــة محاولات للقضاء على الانتماء العربي الإسلامي

كانت التساولات كلها تدور حول يوميات كتاب الصحف اليومية وما أثاره لويس عوض وتوفيق الحكيم والسيد ياسين من وجوه النظر حول علاقة مصر بالتاريخ العربي والإسلامي ، وبالدولة العنانية والغرب ، ومحاولة تصوير مصر على أنها شخصية فرعونية غارقة في الوثنية أو منحازة إلى الغرب . وتتجاهل هذه الدراسات أن الإسلام هو الذي صنع الشخصية المصرية منذ أربعة عشر قرناً وأن التاريخ وعلماء التاريخ قد أعلنوا بما لا محتاج الى مزيد من الإيضاح . . سواء مهم الغربيون أم العرب ، أنه قد حدث انقطاع الى مزيد من الإيضاح . . سواء مهم الغربيون أم العرب ، أنه قد حدث انقطاع حضاري جب كل ما كان قبل دخول مصر في الإسلام ، وأن تاريخ أضخما طويلا استمر أكثر من ألف سنة من تاريخ اليونان والرومان في هذه المنطقة من الشام إلى مصر إلى إفريقيا كل هذا التاريخ بتراثه ولغاته ومفاهيمه وقيمه قد أصبح في خبر كان بعد دخول الإسلام بقرن واحد فقد اعتنقت المنطقة قد أصبح في خبر كان بعد دخول الإسلام بقرن واحد فقد اعتنقت المنطقة كلها الإسلام . . اعتنقه المسلمون ديناً واعتنقه غبر المسلمين حضارة وثقافة وعادات . وقد أشار كرومر إلى هذا المعني حين قال : إن المسلمين وعادات . وقد أشار كرومر إلى هذا المعني حين قال : إن المسلمين والمسيحين يصدرون عن أساس أخلاقي واجهاعي واحد مع طول التأثر .

ولكن إخواننا ينسون هذه الحقيقة الواضحة ويناقشون الشخصية المصرية على أنها شخصية منعزلة لم يصنعها القرآن أو الثقافة الإسلامية أو الفكر الإسلام أو اللغة العربية ، وينسون أن المنطقة كلها هجرت لغاتها القديمة بعد قرنين من دخول الإسلام إليها ، كذلك فقد كان الإسلام ولا يزال روح المحتمعات وشارة الحضارة ووقود الحركات الوطنية والتحررية ، ولقد كانت الدعوات إلى الإقليمية والقوميات واحدة الفكرة والمنهج .

ولذلك سرعان ما عجزت عن تحقيق أشواق النفس العربية الإسلامية ، وستظل هذه الظاهرة الإسلامية الفكرية والاجتماعية أساساً مكيناً وحصناً حصيناً للشخصية المصرية ما عاشت . . لأنها عميقة الجذور من ناحية ولأنها منصهرة فيها انصهاراً عضوياً يعجز خصوم الإسلام عن القضاء عليه .

إن الدكتور لويس عوض لا يستطيع أن نخرج عن التفسير الفوعونى الوثنى الذى سار عليه فى كل كتاباته وعرف به ومن ثم فقد أصبح فى تقدير الباحثين غير منصف ولا راغب فى معرفة الحقيقة الحالصة لوجه الحق وحده .

ولقد جاءت تساولات عن محاولة توفيق الحكم في تحييد مصر عن البلاد العربية وعزلها ، والدعوة إلى جعلها فندقاً عالمياً سياحياً يقدم للوافدن من كل مكان المتعة والبرفيه ، وكان في ذلك مشاركاً للدكتور لويس عوض في تحطيم دور مصر العالمي الذي عاشت تقوم به في مواجهة التيارات الغازية والغزوات الطامعة التي واجهت عالم الإسلام ، وكان لهما دورها الحطير في رد هذه الغزوات وحماية عالم الإسلام وحماية الغرب نفسه كما حدث في الأعصار التبرى وفي الحروب الصليبية وفي الاستعار الغربي الحديث ، وسوف يكون لهما دورها الحطير في دفع الغزوة الصهيونية ووقاية المسلمين والعرب مها . .

ولا ريب أن دعوة توفيق الحكيم تصدر عن مفهوم بعيد أشد البعد عن الانباء العربي الإسلامي . . . ولقد كان توفيق الحكيم طوال حياته يفخر بذلك معلياً شأن العنصرية في حديثه عن مصر ، كارهاً لطابع مصر العربي الإسلامي . . وبالرغم من أن الدكتور طه حسين أعلى من شأن الفرعونية على الإسلام حتى قال قولته المشهورة : (إذا كان الإسلام يقف حجر عثرة أمام مصريتنا وفرعونيتنا لنبذناه) ، بالرغم من هذا فإن الدكتور طه حسين من أن رأى توفيق الحكيم في العرب أشد تحاملا وتعصباً من رأى كشر من متعصبة المستشرقين أمثال رينان ودوزي . . ولعل التقارب في هذا الرأى بين توفيق الحكيم ولويس عوض يرجع إلى مصادر الثقافة الغربية الواحدة التي تأثر بها كلاهما في فترة كانت البعثات الأجنبية سواء إلى فرنسا أو إلى إنجلترا تسهدف معق مقومات هذه الأمة وإلقائها في أتون الإقليمية . . . فهي كراهية مشتركة للعروبة والإسلام ، وهي ممتدة إلى اللغة الدربية وإلى فهي كراهية مشتركة للعروبة والإسلام ، وهي ممتدة إلى اللغة الدربية وإلى فهي كراهية مشتركة للعروبة والإسلام ، وهي ممتدة إلى اللغة الدربية وإلى فهي كراهية مشتركة للعروبة والإسلام ، وهي ممتدة إلى اللغة الدربية وإلى فهي كراهية مشتركة للعروبة والإسلام ، وهي ممتدة إلى اللغة الدربية وإلى فهي كراهية مشتركة للعروبة والإسلام ، وهي ممتدة إلى اللغة الدربية وإلى فهي كراهية مشتركة للعروبة والإسلام ، وهي ممتدة إلى اللغة الدربية وإلى فهي كراهية مشتركة للعروبة والإسلام ، وهي ممتدة إلى اللغة الدربية وإلى المهي المهتركة المهتركة المهتركة المهتركة المه والإسلام ، وهي المهتركة الله المهتركة المهتركة المهتركة المهترب المهتركة المهتركة

القرآن وهي مبثوثة في الأعماق لا تظهر على السطح ولكنها تبدو في التصر فات وفي تناول القضايا.

وبالرغم من أن توفيق الحكيم قد لخص تفسير القرطبي وظن بعض الذين يأخذون بظواهر الأمور أنه في الطريق للتعرف إلى الإسلام إلا أنه لم يُلبث أن كشف عن تلك المحاولة المسمومة التي ترددها طائفة معروفة الآن باسم طائفة الخادعين للمسلمين بالحديث عن الشريعة الإسلامية وذلك حبن ردد ما كان يقوله منذ سنوات عن تطوير الشريعة الإسلامية وهي دعوى محمل لواءها من وقت بعيد محمد النومهي وعبد الحميد متولى ومحمد أحمد خلف الله وآخرون بهدف تذليل الشريعة لتبرير أوضاع المحتمعات الحديثة وفي مقدمتها الربأ وعلاقات المرأة والرجل خارج نطاق الزواج واحتواء الشريعة الإسلامية ونصوصها في داخل القانون الوضعي على النحو المسموم الذي دعا إليه عبد الرزاق السهوري منذ سنوات وهي دعوى ممتدة يغذيها النفوذ الأجنبي ليحول بها دون تطبيق المحتمعات الإسلامية للشريعة الإسلامية أو عودتها إلى طريق الأصالة ومن أهم هذه المحاولات المسمومة : القول بتغير الأحكام مع تغير الزمان ( وهو قول محدود جداً يتصل بالفرعيات ويعتمدون في ذلك على نص للشيخ محمد عبده والشيخ محمد عبده الذي يعتمد عليه الماركسيون وأعداء الشريعة لا عمل الإمام المحتمد ولا المتخصص في هذا الأمر ، وإنما هي اجتمادات كان لهما وضعها وظروفها فى وقت كانت الشريعة الإسلامية تضرب بالسياط على أيدى كرومر في مصر وليوتي في المغرب وهي لا تمثل اجتهاداً بمكن الأخذ به ، كذلك الحطأ الذي وقع فيه على عبد الرازق حبن أراد أنَّ يصف الإسلام بأنه دين روحاني ويلغى نظامه الاجتماعي إلغاء تاماً وتلقف بعض المستشرقين هذه النصوص الزائفة التي لم يعتمد بها على كتاب أو سنة لضرب الإسلام .. كذلك هناك ما يثار من شهة الثبات والتغير ومحاولة وضع العقيدة في مكان الثبات والشريعة في مكان المتغير وهذا أيضاً غير صحيح على إطلاقه . . وإن الشريعة الإسلامية إنما جاءت خالصة ثابتة صالحة لكل العصور والبيثات إلى أن برث الله الأرض ومن علمها . وقلد دحض الدكتور عبد المنعم النمر شهة توفيق الحكيم هذه التي ما زال يردها منذ سنوات حين قال له: كان الحكيم يريد أن يجعل كل ما شرعه الله لتنظيم حياة الإنسان خاضها المتغير بتغير المحتمع ورأيه ، ومن هنا تهب ويع المطأ في التفكير ، بل والحطر أيضاً على شريعة الله إذ معنى ذلك ومؤداه لو قبلناه أن لنا أن نبيح الزنا والحمر والرقص متى قبل المحتمع ذلك ونتحلل من عقوبات السرقة والحرابة والزنا ومن كل شيء حرمه الله ورسوله لو قبل المحتمع ذلك ! ! وهذا اتجاه خطير بهدم الشريعة ويزلزل كيانها لأنه بجعلها كلها تابعة وخاضعة لهوى الناس وما يتجهون إليه في حياتهم في أى مكان وفي أى عصر والله تبارك وتعالى يقول لرسوله : (ثم جعلناك على شريعة من الأمر فاتبعها ولا تتبع أهواء الذين لا يعلمون).

ونقول إن الجماعة ينتدبون أحدهم فترة بعد فترة ليثير القضية ثم ينظرون ثمة ليعود آخر إلى إثارتها وكل همهم أن يخرج المحتمع الإسلامى العربى والمصرى من شريعة الله إلى قبول الربا والرشوة والتساهل فى أمر العرض واستعراض المرأة لمفاتن جسدها ومراقصة الأجانب . . وهكذا . .

الحقيقة أن قضية المرأة تأتى فى المقام الأول من عملية تحطيم المحتمع ، وهى شهدف إلى تدمير الأسرة وتعاون على ذلك قوى كثيرة منها القصة والمسرحية والأغنية والصورة العارية وبعض كتاب اليوميات الذين يزينون التيارات التى شهدم المحتمع ممثلة فى بعض الروايات الجنسية والكرة والرقص .

وتجرى الصحف لاهثة وراء تفاهات يسمونها نصراً للمرأة ، سواء في مجال الرقص أو الغناء أو قيادة السيارات وكلها أمور لا أهمية لها تستهدف إخراج المرأة من مكانها الحق ووضعها الصحيح . . وتلك مجموعة أخرى من الكتاب لها صلاتها بالروتارى والليونز ومخططات الهدم والتدمير . .

## الفصت ل الثامن

### إستعلاء موجه الجنس في الإسلام والمسلسلات والمسرحيات

تجدد الحديث عن الأخطار التي تواجه المحتم نتيجة استعلاء موجة الجنس في الأفلام والمسلمات والمسرحيات ، وأمامنا وثائق تشهد بالأخطار المحدقة بالقيم والأخلاق والمتصلة بشبابنا وفتياتنا ومدى أثر ذلك على بناء الأسرة المصرية :

أولاً: يقول الدكتور جمال الدين موسى (علوم عين شمس):

تابعت حلقات مسلسل ( العيب ) للطبيب ( يوسف إدريس ) على الشاشة العمغيرة وكان شعورى هو التقزز من هذه القصة الهابطة التى تتجى على مصر والمصرين ، وتلصق كل أنواع الر ذائل بالإنسان المصرى . . امرأة كانت أو رجلا . . ولست أدرى . . كيف يسمح التليفزيون المصرى بأن تعرض مثل هذه المسلسلات على شاشته ، وأن تدخل إلى بيت كل مصرى وير اها الصغار والكبار . . وهى ممثابة سب على ، وقذف لا أخلاق ، وإساءة بشعة لمصر وشعب مصر . . فالتليفزيون بجب أن يحترم مشاعر الناس ، وبجب أن ينتي مما يقدم إليه الجيد الأصيل الراقى من الإنتاج . . لا أن يسمح بهذا النوع من المسلسلات التى تتهجم على مصر بصورة يصعق لها من يدفع الأجر النوع من المسلسلات التى تتهجم على مصر بصورة مصلحة . . مصلحة كاملة بالدولار والاسترليي . . هل هذه هي صورة مصلحة . . مصلحة كاملة خاضعة لنفوذ رجل داعر . . وأغلب موظفيها مرتشون . . بدءاً من المدير خاضعة لنفوذ رجل داعر . . وأغلب موظفيها مرتشون . . بدءاً من المدير حيى الموظف الصغير . . شابات في مقتبل العمر وشبان في مقتبل العمر الحياة على الموظف الصبوح لمصر . . ولكن لا نقبل على الإطلاق المسخ يبيعون أنفسهم للشيطان هكذا يشوه مهذه الطريقة البشعة الوجه الصبوح لمصر . . ولكن لا نقبل على الإطلاق المسخ نقبل نقد المستوى للمجتمع المصرى . . ولكن لا نقبل على الإطلاق المسخ نقبل نقد المستوى للمجتمع المصرى . . ولكن لا نقبل على الإطلاق المسخ

الكامل لوجه مصر . . إن محور الأفلام علاقة غرامية ، أو مشكلة اجتماعية . . وعلى صعيد هذين المحورين يعمل المخرج على إضافة مجموعة من المشهيات . . وهي ليست إلا مشاهد جنسية رخيصة مبتذلة . . وحشد الفيلم بعشرات الشخصيات الهابطة التي تظلم نفسها بالعمل في هذه الأفلام الهابطة .

قانياً : فيلم ( الباطنية ) وقد كشف عن خطورته الأستاذ إبراهيم سعده ، وقال : وتحدث عن مدى الحرج فى رفع الفيلم أو إلغائه أو وقف عرضه . . وقال :

إن الزقزوق (إدارة الرقابة على الأفلام) دافع عن الفيلم دفاع الأبطال: دافع عن الشدوذ والبداءة وعن الحوار الذى وصفه بأنه لا محدش الحياء وعن الملقطات التي ظهرت فيها بطلة الفيلم مملابس غير لائقة ، وأنهم الجميع بالتأخر . . وقال إن الأمور اختلفت الآن . . فنذ ثلاثين سنة لو أن فخذ امرأة ظهر على الشاشة لضج الجمهور . . أما الآن فإن ظهور الفتيات عاريات أو شبه عاريات لا يثير أدنى تعليق . . وطالب بزيادة جرعة الإباحية في أقلامنا الهابطة . . تمشياً مع المحتمع . .

أما صلاح عبد الصبور وكيل وزارة الثقافة لشئون الهيئة العامة للكتاب فقد قال عن فيلم الباطنية : أن هذا الفيلم لا يزيد ولا يقل سوءاً عن سواه من الأفلام المصرية التي تتخذ بجالا لها عالم الجريمة والمخدرات وقد از دحمت الشاشة في السنوات الأخيرة بهذه الأفلام وأصبحت أنماط تجار المخدرات والعوالم أنماطاً شائعة وفي هذا المحال نقف حاثرين إذ أن وقف فيلم كالباطنية يلزمنا أن نراجع أنفسنا وأن نتصدى للتيار كله . . ويقول ابراهيم سعده : الذي رأيته في فيلم الباطنية شيء لا يصدقه العقل . . إنه أشبه بأفلام الشذوذ التي تباع في الظلام ، وتعرضها المواجعر ، ويقبل عليها الذين يبحثون عن كل جديد ومثير بعد أن ضاع شبابهم وأفقدهم الإدمان صوابهم . . أحداث غريبة لحتمع لا نعرفه . . وإن كان بيننا فإننا لا نريده . . كل ما يتصوره من شذو ذ ومرض . . بالصورة والكلمة والرقصة والإشارة تجده في هذا الفيلم الذي أجازته الرقابة ، وسمحت بعرضه ، وأغرق منتجه الصحف وشاشة التليفزيون أجازته الرقابة ، وسمحت بعرضه ، وأغرق منتجه الصحف وشاشة التليفزيون وملء جيب المنتج . . وليس هناك أي هدف آخر . . اللهم لا الإساءة الما مصر . . لم أصدق أن في مصر رقابة على الأفلام . . ولم أصدق أن في مصر رقابة على الأفلام . . ولم أصدق أن في مصر رقابة على الأفلام . . ولم أصدق أن في مصر رقابة على الأفلام . . ولم أصدق أن في مصر رقابة على الأفلام . . ولم أصدق أن في مصر رقابة على الأفلام . . ولم أصدق أن في مصر

من يحافظ على الآداب العامة . . ولم أصدق أن فى مصر من يهمه أن يعلم النشء القيم والتقاليد والعيب . . ( أخبار اليوم ١٧ / ٩٨٠ ) .

أ ثالثاً: هذا ما ذكرته السيدة اعتدال ممتاز (مديرة الرقابة على الفنون) في مذكراتها التي نشرت جانباً منها في مجلة المصور . . قالت :

إن قصة قصر الشوق (نجيب محفوظ) التي تحولت إلى فيلم (حلمي رفاة) واجهت الملاحظات الآتية من الرقابة :

أولا: الفيلم فى عمومياته دعوة إلى الفسق والفجور والزنا و هدم الأسرة وإظهار المحتمع المصرى وكأنه لا يشغله إلا العشق والفجور وأنه كله فساد ، فالأب وجيله جيل فاسد ، والابن أى الجيل الذى يليه فاسق أيضاً ويهلل ويكبر عندما انحرف الأخ الأصغر أى أن الجيل الثالث أيضاً فاسق .

ثانياً: الفيلم دعوة قائمة إلى هدم كل القيم الروحية ممثلة في شخص الابن الأصغر عندما تحطمت صورة الأب الطيب في ذهنه ، وكذلك تحطم حبه ... وأخيراً صورة الزعيم المثالي للوطن في خياله سعد زغلول عندما هاجمه زميله ثم هون الأخ الأكبر من شأنه بعد موته .

قالثاً: الفيلم محمل في طياته دعاية مسيئة إلى الإسلام . . فقد حرف فها نسبه الآيات القرآنية فقال «إذا بليتم فاستروا » وإذا استرتم فابتلوا . . وقال أيضاً إن الحمر مفتاح الفرج . . ثم جعل من الصلاة فريضة مظهرية . . فالبطل يصلى في منزله ويفسق خارجه و لم يمتثل قول الله تعالى : «إن الصلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر » وقالت السيدة اعتدال ممتاز أيضاً في تقرير ها عن فيلم قصر الشوق : إن الفيلم ملىء بالمشاهد الجنسية المحشوة بقصد الإثارة المبتذلة والمقززة . . وهو زاخر بالألفاظ والعبارات الرخيصة المبتذلة الهادمة للقيم المتعارف عليها . . وبالفيلم كثير من العبارات التي تنطوي على السخرية من المعاني الدينية (الحمر مفتاح الفرج) والفيلم يسي إلى سمعة البلاد . . وهو يظهر الأمة مشوهة بعيدة كل البعد عن الواقع الذي عاشته وهي تكافع ضد الاستعار .

وقلمت السيدة اعتدال ممتاز مثلا آخر من الأفلام الهابطة هو فيلم (امرأة ورجل) المأخوذة من قصة ( يحى حتى) تمثيل نادية لطنى ، ناهد شريف ، رشدى أباظة . . وقالت إنه هابط فى مستواه الفنى لدرجة كبيرة جداً.. هابط فى مخاطبته للجنس.. وفى مناظره الجنسية المكشوفة، وفى عاطبة الغرائز الجنسية ، وهو إساءة عاطبة الغرائز الجنسية، وفى الفيلم خروج عن الآداب العامة .. وهو إساءة إلى صورة الحياة فى مصر الريفية وبهدم كل قيمنا الاجتماعية من صداقة وقرابة وحياة زوجية .

وقالت السيدة اعتدال ممتاز : إنه فى هذا الفيلم بمارس البطل والبطلة الفعل الجنسى كاملا ، وتلتقطه عدسة الكاميرا من خلال حاجز متموج شفاف إخفاء للتفاصيل مع إبقاء الحركة المثيرة بكل ما توحى به من خيالات .

وتقول: إنه بالرغم مما حذفته من هذا الفيلم من أجزاء.. فإنى كنت أرى أنه ما زال محلا بالآداب العامة.. وقالت: بعد أن أصبحت مديرة للمصنفات الفنية وجلت أنى كنت مضطرة إلى توقيع إجازات لأفلام لاأرضى علما .. إما لهبوط مستواها الفنى ، أو لأنى كنت أرى أنها لا تناسب بيتنا جماهيرياً ، أو أعترض عليها كلية لمضمونها .. ولكنى كنت مجبرة على الترخيص لها نزولا على حكم لجنة التظلمات أو رغبة مجلس الرقابة) ا.ه.

و فى كل هذه الحالات نجد أن هناك لجاناً سرعان ما تجمع بعد الاعتراض على الفيلم فتقرر عرضه ، وتوافق عليه دون حذف أى شىء منه (كما حدث فى فيلم الباطنية ) أو حذف أجزاء لا تحول دون بقاءالصورة البشعة من الجنس .

ونحن نسأل: وهذه نماذج قليلة مما جرى الحديث حوله من عشرات الأفلام المطروحة أمام شبابنا وبناتنا في دور السيما.. ومدى خطر هذه الأفلام على أخلاقنا وقيمنا وأسرنا.. وقد أشار الدكتور إسماعيل السباعي ( نحو النور – الأخبار ٣/ ١٩٧٧) إلى بعض ما يعرض على شاشة التليفزيون، وأن جانباً كبيراً منه يتركز حول الفن والفنانين والفنانات.. كأنما الدنيا ليس فيها أحد غيرهم وكأن حياة الناس لا تستمر أو تزدهر إلا بوجودهم، ووجودهم وحدهم.. ويقول: لا أنكر وجود الفن في حياة الأمة.. ولكن التوازن بين العناصر المكونة لهذه الحياة واجب، وفقدانه يودى إلى اختلال المحتمع اختلالا لا شك فيه، وإذا ترك دون أن يوقف أو يتزايد أدى المحتمع اختلالا لا شك فيه، وإذا ترك دون أن يوقف أو يتزايد أدى الحتم الجوائز وسائر أجهزة الأعلام تشترك هي الأخرى في تعميق هذا المعنى من الجوائز

المادية والأدبية . . المكاسب . . الأجور . . الشهرة . . الأموال المتدفقة على فنانهن لا حصر لها ولا آخر ! ! » .

والواقع أن مؤسسة الفن كلها في بلادنا في حاجة إلى إعادة النظر إليها في ضوء طوابع الإسلام ومقرراته ، وفي ضوء ما قرره دستور الدولة ، وما يتصل بذلك من أمور التربية الإسلامية ، وبناء الأجيال الجديدة على الصمود في وجه التحديات التي يتعرض لها العالم الإسلامي ، وأخطار المذاهب الهدامة ، والشهات والمذاهب التي تحاول أن تنفذ إلى مجتمعنا الإسلامي لتدمره وتحطم قوائمه ومعنوياته . . هذه المذاهب الهدامة التي تجد طريقها ميسراً عن منافذ المسرح والسيما ، والروايات والمسلسلات ، والحوار الذي بجرى بين الرجل والمرأة ، والأب والابن في تلك الروايات والمسلسلات ، والذي يقدم سموماً من الألفاظ والعبارات ، ويحطم الضوابط الحقيقية التي يجب أن تظل قائمة في محيط الأسرة . . ولقد تعالت في الحقيقة موجة الجنس في الأفلام والمسرحيات على نحو خُطير جداً . . حتى بلغت إلى حد أن تقدم هذه الأفلام ( الفعل الفاضح ) بصورة أو أخرى أمام شبابنا المراهق ، وأن تجمع هذه المسرحيات والأفلام ذلك القدر البشع من العبارات الهابطة ، والسموم الناقعة . وإذا كانت هناك مندوحة لوجود هذه المسرحيات والروايات من باب الترويح عن النفس . . فإن من الضرورى أن تقدم وفق أسلوب مهذب لا يجرح ولا يحطم القيم الأساسية للمجتمع ، وأن تكون الفكاهة أو الحوادث على نحو بعيد عن هذا التهريج الشديد ، أو هذه الإباحية الحطيرة . . ولقد قرر علماء الاجتماع أن من أبوز أسباب اندفاع الشباب اليافع إلى الجريمة والجنس هو تقليده لهذه الأفلام وإعجابه لها . . ولقد تعالت الصيحات إلى الكشف عن مدى أخطار نتائج هذه الظاهرة على كتابات الكثير ن حتى نرى أقرب الناس إلى هذه البيئات يتحدث عن هذا الفساد : . يقول الأستاذ نمان عاشور : لقد امتدت دوافع الربح ، وأطاع الاستغلال إلى المسرح والتليفزيون ، وأنه يستحيل إعادة التوازن المفقود في حياتنا الثقافية إذا لم تبادر الدولة فتقدم لأجيالنا الصاعدة النتاج الثقافي القوم الذي يزودهم بالقيم البناءة ، والمثل الراجحة المقومة ، والأخلاقيات السليمة الصحيحة ، ودعم الثقافة الحقيقية الجادة الكفيلة ببناء الإنسان الجديد ،

إن موجات الجنس والجريمة والعنف تطغى على أفلامنا السيهائية والمساخر الفكاهية الهزيلة التى تسيطر على النشاط المسرحى والمسلسلات العقيمة المتفشية فى التليفزيون وهذا الهزر السخيف الذى تفيض به فقرات الرامع الثقافية . . ناهيكم بالكتابات الفارغة الفجة التى تملأ صفحات المكتب والمحلات إنما خلفها دائماً الإنهيار الفي ، والتردى الأدبى ، وهبوط المستوى الثقافى . وكل ذلك منبعث عن مصدر واحد هو اعتبار الفن عجر دأداة من أدوات التسلية والبرفيه التى يصلح بيعها كسلعة تدر الربع . . وعتمعنا لا بجوز أن يتطور إلى ما تطور إليه مجتمع آخر . . سواء أكان المحتمع الأمريكي بمنا يسوده من قيم وأخلاقيات وتطلعات ترتبط حميعها المحتمع الأمريكي بمنا يسوده من قيم وأخلاقيات وتطلعات ترتبط حميعها المختمع الأمريكي بمنا يسوده من قيم وأخلاقيات وتطلعات ترتبط حميعها المختلق تحت وطأة ما تعانيه من مادية خارقة وخواء فكرى وروحي . . الأننا لمننا بجرد مجتمع متفتح ناهض : . وإنمنا لأننا في الأصل والأساس بمتمتع عتيق وعريق ، مؤسس من أجيال بعيدة عن قيم روحية ناضجة ، وتقاليد قومية أكيدة راسخة لابد أن نحرص على حمايها وتطويرها .

وبعد فإن الأمر من وجهة النظر الإسلامية في حاجة إلى مساءلة شديدة لأصحاب الأقلام الذين يكتبون هذه السموم ، وأولئك المخرجون الذين يقدمونها على هذه الصورة المثيرة ومن تحدم هذه الوجهة في تجريد مجتمعنا من أوجه حصانته سواء بالنسبة للأسرة أو المرأة أو الشباب . . ألا بجرى هذا في نطاق المحاولة الحطيرة التي تسهدف تدمير المحتمعات قبل السيطرة عليها والتي رسمها بروتوكولات صهيون . . فنحن أردنا أو لم برد كأننا نخدم هذه الموامرة . . وما أجدرنا أن نبي أجيالنا على الحلق والكرامة والعفة . . فذلك أجدى في دعم قوائم المحتمع ، وحماية الأمة من الأخطار والعواصف التي تحاول أن تجتاح المحتمعات الإسلامية ، وتدحر وجودها . يا اللهم قد بلغت اللهم فاشهد .

## رأى لفيف من كتابنا وأدبائنا وصحفيينا في الأفلام المصرية الهابطة

\*\* الفيلم المصرى ( رجل وامرأة ) يشتمل على مشهد بمارس فيه البطل والبطلة الفعل الجنسى كاملا . . وتلتقطه عدسة الكاميرا من خلال حاجز متموج شفاف . . إخفاء للتفاصيل . . مع إبقاء الحركة المثيرة بكل ما توحى به من خيالات . . وما كنت أحذفه من مشاهد محلة في بعض هذه الأفلام كان يضيع هباء أمام لجنة التظلمات ! . .

اعتدال ممتاز

\*\*\* إن موجات الجنس والجريمة والعنف تطغى على أفلامنا السيمائية والمساخر الفكاهية الهزيلة وهذا السخف الذى تفيض به فقرات براجمنا الثقافية ! . .

نعان عاشور

\*\*\* ما رأيته في فيلم ( الباطنية ) شيء لا يصدقه العقل . . إنه أشبه بأفلام الشذوذ الجنسي التي تباع في الظلام وتعرضها المواخير . . وإن الزقزوق مدير الرقابة على الأفلام بدفاعه عن هذا الفيلم الهابط . . إنما يدافع عن حقيقة الشذوذ وعن البذاءة والسقوط ! . .

إبراهم سعدة

" \* \* لقد ازد حمت الشاشة المصرية فى السنوات الأخبرة بأفلام هابطة وأصبحت أنمساط العوالم وتجار المخدرات هي الأنمساط الشائعة في هذا المحال !.

صلاح عبد الصبور

\*\* مسلسل ( العیب ) لیوسف إدریس یلصق کل أنواع الرذائل بالإنسان المصری ولا أدری کیف یسمح التلیفزیون المصری بعرض مثل هذه المسلسلات علی شاشته وأن تدخل إلی بیت کل مصری و براها الصغار والکبار وهی بمثابة سب علی وقذف لا أخلاق وإساءة بشعة لمصر وشعب مصر!..

دكتور حمال الدين موسى

## الفصن الناسع

### حقيقة القمم الشوامخ والعمالقة

لا تزال قضية الشوامخ والعالقة : . والقمم العالية مطروحة طرحاً معوجاً على كثير من أقلام كتابنا وصحفيينا . . ولذلك فقد كانت موضع التساؤل .

والحتى أن مقاييس كثبرة وافدة وخاطئة قد طرحت فى مجتمعنا نتيجة تغبر الأعراف وانحرافها وما تقدمه المسارح والأفلام السينمائية والفلسفات المادية من إعلاء شأن المغنيين والمغنيات ، والممثلين والممثلات ، . وإفراد صفحات متعددة لهم على أنهم نجوم وكواكب بمكن أن يكون ما يقولونه مهلا أعلى لشباب ساذج ليست له خلفية صحيحة من فهم لعقيدته ، ولمقومات الرجولة والبطولة والشخصية السوية . . وكذلك الأمر بالنسبة للفتيات المسلمات اللائي يتخذن من المغنيات والممثلات مثلا أعلى في كلامهن وملابسهن وحركاتهن التي تحفل مها الأفلام السيهائية أو المسلسلات : . بل إن من أعجب العجب أن باب ( أبو نظارة ) في واحدة من صحفنا اليومية يقدم يومياً ثبتا بتاريخ وفيات هؤلاء الممثلين عناسبة مرور عام أو أعوام على وفاتهم : . بينما لا يحدث ذلك بالنسبة لعظاء الرجال ، وأبطال الأمة والكتاب الصادقين الذين قلموا لهذه الأمة ثمرات عقولهم . . بل إن عدداً من هؤلاء الأعلام مات في السنوات الأخيرة دون أن يذكره أحد ، أو نشر نعيه في أعمدة منزوية في صفحات الوفيات . . بينها مجد الممثلون والممثلات والمغنون والمغنيات : : بل والراقصون والراقصات مكاناً عريضاً في الصفحات الأولى من صحافتنا (انظر وفاة يوسف وهبي وفائزة أحمد ) .

ولا يقف الأمر عند هذا . . بل إن هذه الصحافة تذهب إلى أبعد من ذلك حين تضع هالات عريضة ، وتيجاناً لامعة فوق رؤوس هؤلاء الذين

لم يكن لهم عمل إلا تقديم تلك العبارات الساخرة ، والكلمات المكشوفة في حوار هابط تقدم به صورة عارية لا تتفق مع كرامة الأمة ، ولا مع حسن العلاقات بين أفرادها ، ولا مع قيمها الأساسية التي جاء بها القرآن الكريم والسنة المطهرة .

وإذا كانت هناك دعوة إلى تقدير القمم الشوامخ ، والعالقة من أبناء هذه الأمة . . فإن ذلك لا ينصرف نحو رجال الفن كما يسمونهم محال . . وإنما يتصل ذلك بأولئك الأبرار الذين قادوا هذه الأمة في مجالات البطولة الحقة ، ومقاومة النفوذ الأجنبي . . وإحياء المثل العليا ، والقيم الصحيحة .

ومنذ انطلقت هذه الصيحة فما نسمع إلا عن حلقات عن رشدى أباظة ، وكتابات عن بيرم التونسى ، وكلمات عن نجيب الريحانى ، أو إعادة الحياة إلى سيد درويش . . وأم كلثوم ، أو الاحتفال بعيد ميلاد محمد عبد الوهاب ، أو إعادة تاريخ يوسف وهبى . . وما هكذا تورد الإبل . . وما هذه هي القضية .

إننا حين نعرض هذه القضية على مفاهيم الإسلام نجد أن كل هوالاء لا يدخلون في باب القمم والشوامخ والعالقة بحال . فقل كان هوالاء حفنة من المهرجين والنافخين في أبواب التسلية والإضحاك والتسلية بمفهوم المسرح والفن الوافد الذي حاولوا إعطاءه لفظ القداسة ، ورفعوه فوق دور العبادة وبحدوه ليكون وسيلة من وسائل إخراج هذه الأمة من مفاهيمها الأصيلة ، ومن عقيدتها الحقة إلى أجواء من الحلاع والتخدير أشبه بما يحدثه العقار ومن عقيدتها الحقة إلى أجواء من الحلاع والتخدير أشبه بما يحدثه العقار الذي يذهب بالوعى ، دون حاجة حقيقية إلى ذلك ، إلا أن يغفل الناس عن فهم واقعهم ، وحقيقة وجودهم :

إن فن الإضحاك ورد إلى بلادنا مع النفوذ الأجنبي ، ثم نما نمواً غير طبيعي معارضاً للفطرة والأخلاق وللقيم ، معلياً لطبقات الغناء والرقص والتمثيل والفن الهابط على نحو خادع ماكر . . تتحدث عهم الصحف صباحاً ومساء ، وفي مجلات عامة وخاصة . . كأنهم وحدهم البارزون والأعلام والقادة . . حتى خدع بهم شبابنا وقلدهم ، وهم في الحقيقة بحملون من المفاهم ما لا يتفق مع جوهر الدين الحق . . فهم يدافعون عن وجودهم ه

و يحاولون أن يصوروا عملية الإضحاك والتسلية هذه على أنها فن رفيع له قداسته وله قدره . . وهم فى نفس الوقت لم يلتزموا بأخلاقيات الأمة . . فأدخلوا إلى مسارحهم وقصصهم سخريات بكثير من القيم ، وأفسدوا بالحوار العلاقات بين الآب والابن ، والزوجة والزوج . . فسارت تلك الكلمات الرخيصة المبتذلة على ألسنة الناس فى الأتوبيسات والشوارع . وكان لما طرحته هذه الروايات والمسلسلات من مفاهيم أثر عجيب فى تقليل أهمية العرض والكرامة والغيرة ، وفتحت هذه الصور أمام الشباب الغض ، من الجنسين صوراً تبدو كأنها مشروعة للحنس والجريمة فى وقت واحد مما كان نتيجته ما تقرأه عن الأحداث الذين يقلدون فيها أفلام الجريمة والجنس .

ولقد أعطت الصحافة قدراً كبيراً لأمثال سيد درويش ، وبيرم التونسى على نحو لم يعط لشوق وحافظ إبراهيم . . ذلك لأن الهدف هو إعلاء شأن الفلكلور التافه المتصل بالعامية وبالمشاعر الساذجة التى عرفتها البشرية في طفولتها وطبقاتها الدنيا . . بينما قدم الشعر البليغ والأدب الرفيع دوراً خطراً في رفع عقليات الأمم ومشاعرها إلى المعانى العليا والقيم الحقيقية .

الحقيقة التي لا شك فيها أننا بجب أن نفرق بين هذه الشخصيات الممسوخة التي لا تعرف إلا تفاهات الإضحاك ، أو كلمات الغناء ، أو أساليب التمثيل الفاضح وبين البطولات الحقة في تاريخنا ، والقمم الشوامخ التي أعطت لأمتها الكثير والكثير .

هل يستوى الذين جاهدوا وضحوا وقالوا كلمة خالصة لله تعالى ، وقادوا الأمة إلى النصر والحق ، وعرضوا حياتهم الحاصة للخطر مع هولاء الذين يدخلون على أبنائنا أساليب من الحداع والتضليل والغثاثة . . هولاء الذي يخرجون أبناءنا من قيم الأخلاق والكرامة ، ويلفتونهم نحو التفاهات ، ويحاولون تجريدهم من وجههم الحالصة لمعرفة معالى الأمور ومكارمها .

لا ریب أن الأدب العربی المعاصر قد انحرف عن جادته حین یتحدث عن مرسی حمیل عزیز ، وحسین السید ، وأحمد رامی ، وبیرم التونسی وتجاهل عشرات من الأعلام أمثال عبد العزیز جاویش ، وأمین الرافعی ، وأحد زکی باشا ، ومصطفی صادق الرافعی ، وفرید و جدی ، ومحب الدین

الخطيب ، وكامل كيلاني . . هذا في مصر . . أما في العالم الإسلامي فهناك عشرات من أمثال شكيب أرسلان ، وعبد العزيز الثعالي ، وطاهر الجزائري ، وعبد الحميد بن باديس ، ومصطفى الغلاييني ، وعلال الفاسي ، وهناك عشرات من الأعلام في مجال الأدب وحده . . وأمثالم في ميادين الفكر والاجتماع ، كانوا من الأمثلة العالية في الكفاح من أجل حماية القرآن ، واللغة العربية الفصحى ، وتاريخ الإسلام، لم نجد من يتحدث اليوم عن طه حسين وما قدمه من سموم في هذه المحالات كلها . . كأنميا كان مكلفاً بأن يفسد هذه القم حميماً ، ثم يقال لنا: إنه من القمم الشوامخ . . إن قاعدة الترشيح للقمم الشوامخ لابدأن تكون متصلة بالعطاء الحقيقي الذي قدمه هذا الرجل لدينه وأمته ولغته . . إن الذين يدافعون عن طه حسين اليوم هم الذين يدخلون ببرم التونسي ، ونجيب الريحاني ، ويوسف وهبي في قائمة القمم الشوامخ . . لأنهم يدافعون عن العاميات ، وعن نشر الفلكلور والأزجال ، والحواديت والحرافات والأساطير بهدف إفساد أديم الفكر الإسلامي . . والأدب العربي ، وتحكم هذه الجوانب الفاسدة في عقول شبابنا . . وهي جزء من تيار ظهر منذ سنوات بعيدة على أيدى المبشرين والمستشرقين . . ومن ذلك كتاب لويس عوض الذي أخرجه أخبراً عن ( فقه اللغة العربية ) وهو كتاب مسموم يحاول أن يهدم حميع القيم الحقيقية المتصلة بالبلاغة العربية، وإعجاز القرآن . . وهو يعاود الترويج لقضية خلق القرآن وغيرها . . بل إنه يذهب إلى أبعد من هذا حين يدعى بأن العرب جاءوا من القوقاز إلى الجزيرة العربية قبل ألف سنة من تاريخ المسيح ، وأن لغهم لم تكن إلا من لغات القوقاز . . إذن فليس هناك لغة عربية خالصة . . وإنما هي فرع من اللغات الآرية . . يقول هذا لويس عوض ويدعيه معارضاً لسنن الهجرات التي تبدأ من الصحراء إلى منابع الأنهار . . يدعى هذا وليس معه أي دليل علمي : : وإنمـا هي نصوص مخطوطة من هنا وهناك في سبيل التدليل على هوى قائم في النفس .

و تحن نتساءل : لماذا تحجب هذه الأسماء العظيمة من القمم الشوامخ الحقيقية ولا تقدم للشباب ليعرف حقيقة البطولة . . و لماذا تتجاهلها الصحافة

بيها تعنى ساه الأسماء من المضحكين والتافهين والذين عاشوا حياتهم على موائد الضلال ، والذين كانوا في الحقيقة عاملين على هدم كل قيم الحير والهدى والرشاد والرجولة في نفوس الأجيال . . والذين لم يقدموا لهذه الأمة إلا كل ما أراد النفوذ الأجنبي أن يذيعه من تفاهات ترمى إلى أن ينحرف هذا الشهاب عن الجادة . . و يحيد عن الصواب ؟!

يا قوم ، ﴿ إِنَّ القَمْمِ الشُوامِخِ ، والعالقة في هذه الأمة لها مقاييس حقيقية ولا يمكن أن تدخل تحمها هذه الأسماء من الأقرام والتافهين والمضللين . . إن مقاييسنا مستمدة من مفهومنا الإسلامي الأصيل . . وليس من مقاييس التغريب والغزو الثقافي

إن لدينا تفصيلات كثيرة في هذا المحال عن تاريخ هولاء الشوامخ الزائفين , , ولكن القلم يعف عنها . . والحر تكفيه الإشارة .

## الفصت لالعاشر

### خلفاء طه حسين وغلمان المستشرقين

### زكى نجيب محمود - توفيق الحكيم - حسين فوزى

كان السوال عن مخططات التغريبوالغزو الثقافي في هذه المرحلة لمواجهة حركة اليقظة الإسلامية ، وانكشاف مخططات الاستشراق والتبشر ، وافتضاح كل خيوط المؤامرة التي جند لهما عدد كبير من التغربيين بقيادة ( المعلم ) طه حسين . . ثم تحطم كل هذه المخططات قبل رحيله . . والحقيقة أن النفوذ الأجنبي قد غبر جلد طه حسين وحاول أن يقدم مخططأ جديداً بقيادات جديدة ، . بعد أن هلك هذا التّغريبي الكبير ، ووضح أمر ذلك في عدة خطوات اتخذت بسرعة لتغطية الفراغ . . منها عقد مؤتمر ثقافي مغلق في الكويت ضم مجموعة من أتباع الاستشراق والتغريب ، واليساريين ، وأتباع الفلسفة المـادية . . وكان على رأسهم ( زكى نجيب محمود ) . . و ( محمد النويهي ) لمواجهة الموقف بعد وفاة ذلك الزعيم الصم الذي كان يمر في السنوات الأخبرة من حياته عرحلة الاحتضار . ٥ وكذلك كلف المستشرق ( جَاكَ بِيرِكُ ) بالطواف في البلاد العربية ودول الإمارات لإلقاء محاضرات عن طه حسين في محاولة لاستعادة الثقة به بعد أن تحطمت تمامآ نتيجة للأمحاث الى كشفت دخيلته . . وخاصة ما كتبه شاكر ومحمد نجيب البهبيني ، وكاتب هذه السطور . . كذلك فقد حاولت جريدة الأهرام في في عهد هيكل أن تجمع في نطاقها مجموعة كبيرة من دعاة التغريب أمثال توفيق الحكيم الذي وصف إسرائيل بأنها دولة متحضرة . . وحسين فوزى الذي تنكر لعروبته . . واعتز بفرعونيته . . ورضي لنفسه أن يحمل درجة الدكتوراة من جامعات العدو . . ونجيب محفوظ . . الذي عرف بتلمذته لزعيم التغريب . . وهي ما تزال تحتفظ سهم إلى اليوم بعد أن أضيف إليهم أنيس منصور ، ويوسف إدريس .

وقد بدأ في السنوات الأخبرة أن الأضواء كلها قد ركزت تماماً على الدكتور زكى نجيب محمود كقائد لهذه الكتيبة التغريبية وقد مهد الدكتور للذلك بأن أعلى أنه أعاد النظر في التراث الإسلامي ( وأسماه العربي ) في محاولة لحداع البسطاء ، ولتغطية ماض طويل في الفكر المادي كانت قمته كتابه المعروف ( خرافة الميتافنزيقا ) أى ممعنى صريح اتهام مِفهوم الغيب الذي جاء به الإسلام بأنه خرافة . : وانكار كل ما سوى المحسوس ، و المعقول . . متابعة في ذلك للمذهب الفلسني الذي اعتنقه طوال حياته مقلداً في ذلك فيلسوفاً أوربياً مادياً ملحداً ينكر الأديان المنزلة ، ويفاخر بأنه عمثل مدرسته . . وفي طريق كسب الأنصار والتقرب إلى الشباب الواعي المثقف يتحدث الدكتور زكى نجيب محمودعن الإممان بالله :وعن الإممان باليوم الآخر ، وعن أعلام التراث الإسلامي : الغزالي وغيره . . وذلك كله محاولة لإلقاء حاجز بنن المساضي والحاضر . . وإحراز الثقة التي تمكنه من بث مفاهيمه وآرائه . . ونحن لا نهم أحداً في عقيدته ، ولا نتعقب العورات ، ولا نلتقط ما تتكشف عنه السرائر من وراء الوعى . . ولكننا نقرر بداءة بآن المنهج الذى يدعو إليه زكى نجيب محمود معارض لمفهوم الإسلام الصحيح من جوانب عديدة . . وخاصة بالنسبة لتلك القضية الكبرى التي يشرها فى كل كتاباته . . وهي مسألة العقل والعقلانية ، فالإسلام لا يعطى العقل هذا السَّلطان المطلق كله ، ولا يقر مثل هذا المعنى . . وإنمَّا ترسم للعقل طريقاً كريمـاً في ضوء الوحى . . والعقل في الإسلام مناط التكليف ٥ . ولكنه ليس حكماً على كل شيء : : ذلك لأن العقل أداة تصلح إذا صلح تكوينها . . وتفسد إذا فسد تكوينها . . وهي إن اهتدت بالوحي أضاءت وأشرقت عليها أنوار الفهم . . أما إذا اهتدت بالفكر البشرى . . فإنها تكون ممثابة أداة تبرُّ بر لكل شر ، ولكل أهواء النفس.

فالعقلانية بالمعنى الذى يدعو إليه زكى نجيب محمود . . نظرية مادية صرفة ، ومرفوضة تماماً . . وإذا كان هو وحماعة المستشرقين والتغريبيين يعترون من التراث بالجانب الحاص بالمعتزلة . . فإن هذا الاعتزاز لا يمثل إلا انحرافاً في مفاهيم الفكر الإسلامي . . فالمعتزلة خرجوا عن مفهوم الإسلام

الجامع المتكامل بين العقل والقلب ، والروح والمادة ، والدنيا والآخرة . . وأعلوا مفهوم العقل . . فانحرفوا وتحطموا وحكمت عليهم الأمة كلها بأنهم خرجوا عن مفهوم الإسلام الصحيح حين دعوا إلى خلق القرآن واستعدوا الحلفاء على المسلمين والعلماء . . وقد هزمهم الله شر هزيمة على يد الإمام أحمد بن حنبل ، وأعاد للإسلام مفهومه الأصيل الجامع .

والموقف نفسه يقفه الإسلام بالنسبة للدعاة إلى التصوف كمنطلق وحيد لفهم الحياة والأمور من خلال الحدس والروحانيات وحدها . . ولقد كان هوى زكى نجيب محمود فى دراساته للتراث مع ذلك المفهوم العقلانى الذى انحرف عن مفهوم الإسلام الجامع ، والذى استمد مادته من الفلسفات اليونايية الوثنية المادية ، والإلحادية الإباحية التى غامت سحابتها على الفكر الإسلام ، ثم انقشعت تحت تأثير أضواء المفهوم القرآنى الأصيل .

كذلك فإن مفهوم الدكتور زكى نجيب محمود للألوهية مفهوم ناقص وقاصر لا يمثل مفهوم الإسلام (على النحو الذي أورده في مقاله في الهلال).

الهد مرت البشرية بمراحل كثيرة فى فهم الألوهية ناقصة ومنحرفة . . وجاء الإسلام بالمفهوم الجامع الحق . . فلم يعد هناك مجال لإعادة ترديد تلك المفاهيم بعد مرور أربعة عشر قرنا على نزول دعوة التوحيد الحالص

إن الغى يقبله شباب الإسلام اليوم من الباحثين . . هو مفهوم الله الحق . . لا مفهوم الآلهة كما فهمه الوثنيون أو المعددون ، أو المشركون الذن كانوا يؤمنون بالله خالقاً ولا يؤمنون به مصرفاً للأمور كلها . . وقد جاء الإسلام ليكشف هذه الحقيقة وحدها ، ويدعو إلها وهى : (اسلام الوجه لله) .

أما مفهوم الإيمان بالله على النحو الذي كتب عنه الدكتور زكى نجيب عمود . . فهو مفهوم عرفه المشركون ولم يقبله منهم الإسلام . . ولعل من أكبر الحطأ عرض مفهوم أرسطو وأفلاطون في الأله هية ، ومحاولة تفسيره مفهوم الإسلام . . مع أنه كان أبعد ما يكون عن ذلك . . بل ان القرآن المكريم دحض كثيراً من مفاهيم أرسطو وأفلاطون والفلسفات اليونانية والعنوصية . . لنقصها وقصورها . . وخاصة ما ادعاه هؤلاء من

أن الله تبارك وتعالى يدىر ظهره للكون ولا يعلم الجزئيات . . وأن المادة خالدة . : إلى غير ذلك من تلك التفاهات . . بل إن مفاهيم أرسطو وأفلاطون للألوهية تدخل تحت ما أسموه (علم الأصنام) فكيف يقدم هذا المفهوم المشباب المسلم اليوم على أنه مفهوم الألوهية الحقة ؟! ولقد كشف علماء المسلمين منذ وقت بعيد فساد مفاهيم الفكر البشرى ونقصه . . وكيف أنها مفحرفة . : وكيف أن الله تبارك وتعالى يعلم الأمور كلها «وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس . . . » .

وإن هذا الدكون ليس مخلداً ، ولا باقياً . . وان له نهاية كما كانت له بداية . وأن الله تبارك وتعالى بمسك هذا الكون لحظة بعد لحظة ، ويديره ساعة بعد ساعة ، وأن كل ما يقوله الفلاسفة هراء .

والمسلمون يعلمون أن الكتب المنزلة حرفت وغيرت مفهوم الألوهية الحقة ( الله رب العالمين ) فنسبه البعض إلى أنفسهم وقالوا : إنه رب الجنود ، وربهم وحدهم : . وقال الآخرون : بأن لله ولداً . . وكذبوا : « ما كان لله أن يتخذ من ولد سبحانه . . . »

وليس مفهوم الألوهية صحيحاً ولا كاملا إلا في الإسلام وحده . . مفهوم إسلام الوجه لله : « إياك نعبد وإياك نستعين » .

والهد حاول الفكر البشرى أن يزيف مفهوم الألوهية الحقة . وأخطأت الماسونية حين قالت : ( المهندس الأعظم ) وهناك انحرافات الباطنية ، والمساديين ، والوجوديين ، ودعاة وحدة الوجود والحلول والاتحاد على النحو الذي عرف عن كثيرين . وهناك مفهوم الإسلام بوصفه ديناً لاهوتياً . ، والحقيقة أن المطلوب ليس إثبات وجود الله تبارك وتعالى . ، ولكن المطلوب معرفة حقيقة هذا الوجود . . بعيداً عن هذه المفاهيم المنحرفة ، ويستتبع الإيمان بالله تبارك وتعالى . . الإيمان بشريعته .

ولكن الدكتور زكى نجيب محمود لا يلبث أن ينقص من شأن هذه الشريعة ويصفها بأنها قاصرة ومجافية للعصر ، ويطالب بتخطيها فى سبيل تحقيق المعاصرة . . وهو يقبل بالحضارة الغربية كما كان يقبل بها سلفه طه حسين (حلوها ومرها . . وما يحمد منها وما يعاب ) فما عرف عنه أنه

دعا المسلمين إلى أخذ العلوم مثلا دون أسلوب العيش . . ولكنه يلعو إلى شيء غريب . . هو أن المسلمين ليس لهم فلسفة حياة . . وهو ادعاء باطل وظالم . . فكيف بمكن أن يقال لأصحاب القرآن الذي وضع مهجاً للحياة والمحتمع غاية في الإحكام . . جربته الشعوب والأمم ألف عام . . فأقام لهما حياة الرحمة والعدل والإخاء البشرى . . كيف يمكن أن يقال لهذه الأُمَّة : إنها لا تمتلك مهج حياة . . وكيف يقبل وهو العقلاني الحصيف هذا المنهج الذي يعيشه الغرب : ، سواء الغرب الليبرالي : . أم المــاركسي ، في ذلك الخضم العفن الفاسد المتآكل من الشهوات والإباحيات ، والانحراف والتحلل والغربة بشهادة كتاب الغرب والشرق على السواء . . وكيف يغضى وهو الأمين على الكلمة عن أزمة الحضارة وأزمة الإنسان الغربي . . وقد قرأ عشرات من الكتابات آخرها ما كتبه ( سلجوستين ) ودمغ به حضارة الغرب التي يكبرها زكى نجيب محمود ، وحسن فوزى ، وتوفيق الحكم ... ويشيدون بها : : ويغوصون بأقلامهم في تلك الحمم من الدماء والعفن والفساد : . وهم يقولون " لا إله إلا الله" على الأقل وراثة ، وبرون كيف يقدم الإسلام ذلك المنهج الذي الطاهر . . الأخلاق الكريم . . الذي يرفع من قلر الإنسان . . وكيف محق الأمة تحمل لواء القرآن ( ألف مليون مسلم ) أن تتخلى عن رسالها في تبليغ كلمة الله الحق إلى العالمين ، وتنصهر في بوتقة الأممية والحضارة المنهارة التي تمر بآخر مراحلها.. وهل من الأمانة أن يدعون أمهم إلى هذا وهم روادها . . والرائد لا يكذب أهله ولا يغشها . . إن مسئولية القلم وريادة الفكر هي أضخم المسئوليات عند الله تبارك وتعالى يوم الحساب .. وقد كان أولى بهم حميعاً أنْ يصدقوا أمنهم النصح ، ويدعونها إلى أن تقيم حضارة الإسلام مجددة فى إطار " لا إله إلا الله" والأخلاق والرحمة والإخاء الإنساني ، وأن يلتمسوا أسلوب العيشِ الإسلامي ليقدموا للبشرية نموذجاً جديداً تقيأً تتطلع إليه النفوس والأرواح اليوم بعد أن عم الفساد البلاد الغربية كلها، أن الغرب بتطلع إلى ضوء جديد .. ولن يكون غير الإسلام..وسوف يدمغهم التاريخ بأنهم كانوار وادأغير مؤتمنين على الأمانة ، وسوف تكتب أسماؤهم فى سحل الذين عجزوا عن أن يقولوا كلمة الحق، وأن ينصحوا لأمتهم وهم الذين عاشوا حياة الغرب ، وعرفوا فساد مناهجه وأساليب حياته ، وعرفوا آن هذه الأمة الكريمة على الله أعز من أن تسحق فى أتون الشهوات وأن تلمر بأيدى أبنائها ودعاتها الذين تلمع أسماؤهم ، وتخدع الناس شهرتهم . إن الدكتور زكى بجيب محمو دقد أخطأ الطريق حين فهم التراث الإسلامى ذلك الفهم الذى جعله يكرم أمثال ( ابن الراوندى ) ، ( ومز دك ) ، ( ومانى ) ، ( والحلاج ) ، ( الباطنية ) ، ( والشعوبية ) ، ( إخوان الصفا ) ، وتلاميذهم . . كذلك فهو موثمن بمجموعة من المسلمات الحاطئة من عصارة مفاهم الفكر البشرى الوثنى المادى . . فضلا عن أن إيمانه بالعلم والعقل وحدهما بيها مفهومه عن الإسلام يتسم بقصور شديد عن المفهوم الجامع .

وإنى لأسأل الدكتور زكى نجيب محمود: هل يؤمن بالوحى ٢٠٠٠ هذا هو مقطع المفاصلة بيننا وبينه ٢٠٠ وإذا كان يؤمن به ٢٠٠ فلهاذا لم يعلن فساد منهج كتابه (خرافة الميتافيزيقا) ، ولماذا لا يؤمن مهذا الوحى الذى جاء به القرآن شريعة ومنهج حياة ٢٠٠ وإذا كان الدكتور زكى نجيب محمود قد تراجع عن (خرافة الميتافيزيقا) وغيرها من آرائه ٢٠٠ أليس من الشجاعة أن يعلن ذلك صراحة حتى يستطيع أن يكسب إلى صفة بعض الناس.

إن محاولة اقتعاد مكان طه حسين اليوم هو أمر مضيع . . فقد انتهى ذلك العهد وصحا الناس ، وخطت حركة اليقظة الإسلامية خطوات واسعة . . فكشفت عن فساد تلك النظريات والأطروحات الزائفة التي قلمها الآباء العتاة الذين كانوا يستقبلون أبناءنا في الجامعات الأوربية وهم من البهود أمثال مرجليوث ، ودور كام وغيره .

أما قول الدكتور زكى نجب محمود: إن الثقافة الإسلامية في العضر العباسي قد اغترفت ثقافات الدنيا بغير حساب . فهو قول باطل . لقد وقفت الثقافة الإسلامية موقف التحليل والغربلة لكل ما ترجم ، وأخذت منه ما وجدته صالحاً ومطابقا لمفهوم التوحيد الحالص . أما ما عدا ذلك . فقد رفضته وشنت عليه حرباً عنيفة ، وأخرجت دعاته من طريق الفكر الإسلامي فأطلقت عليهم اسم ( المشاؤون المسلمون ) إعلاناً لتبعيبهم للمشائين اليونانيين . . ولم تقبل منهم ما جاءوا به . . وأعلن المسلمون أن منهج اليونان أو منهج العنوصية الشرقي . . كلاهما باطل وأن للإسلام منهجا خاصا مستقلا

ajar 🔹 🌬 😘 araj (1987). 1985

#### زكى نجيب محمود

# القائد الجديد لكتيبة التغريب بعد سلفه الراحل طه حسين

كان لابد بعد أن رحل الدكتور طه حسين زعيم التغريب الأصيل من تعيين خليفة له . . فوقع الاختيار على الصيد الثمين . . وكأن هذا الصيد الثمين يتمثل في الدكتور زكى نجيب محمود كخليفة للصم الذي هلك . . وتولى زكى نجيب محمود قيادة كتيبة التغريب . . وما لبث أن انكشف أمره كما انكشف أمر سلفه من قبل أمام حقائق الإسلام وأباطيل الغرب .

إن للإسلام منهج حياة جربته الأم والشعوب أكثر من ألف عام . . فأقام لها حياة الرحمة والعدل ، وبني لها صرح الإخاء البشرى . . ثم بجيء التعريبي العجوز زكي نجيب محمود ليقول : (إن الآمة الإسلامية لا تملك منهج حياة) ليعض بالنواجذ على منهج الغرب العفن المتآكل بإباحياته وأنحرافاته . . وتحلله وشهواته . . وكيف يسمى الدكتور العجوز نفسه مسلماً وهو الرجل الذي استنكف أن يسمى تراثنا باسمه الحقيقي فوصفه بالتراث العربي بدلا من التراث الإسلامي استنكاراً ثم بعد ذلك ينقص من شأن الشريعة الإسلامية وينعتها بأنها قاصرة ومجافية للعصر الذي نعيش فيه كذب والله ؟ ! !

## الفصل الحادي عشر

### سقوط مسذهب الوجوديسة

جرى التساؤل حول نظرية الوجودية بعد أن هلك سارتر . . وما هي وما هي الآثار التي تركبًا على جبين الأدب العربي والفكر الإسلام ؟ . .

والواقع أن نظرية الوجودية قد نفقت قبل هلاك سارتر بوقت طويل . . وإن حاول هذا الشي أن عدمن عمرها بانهائه في السنوات الأخرة إلى الشيوعية واحتضانه لقضايا الصهيونية . . إذ هو نصف بهودى كما كان يطلق عليه عباس العقاد . . لأن أمه بهودية . . وقد خدع بعض البلهاء من المصريين حين أعدوا له زيارة ليحصلوا منه على تصريح نحدم القضية الفلسطينية بعد أن نقلوه إلى خيام اللاجئين في غزة . . فما أن غادرها حتى كشف عن هويته الصهيونية البهودية وأعطى الماركسيين الذين احتفلوا به درساً كشف عن المصريين وعرباً ما زالوا يذكرون سارتر ، ويتحدثون عنه ، ويشيدون مصريين وعرباً ما زالوا يذكرون سارتر ، ويتحدثون عنه ، ويشيدون عنه مين الوجودية العربية التي قادها عبد الرحمن بدوى وكان مذهبه . . و عا يسمونه الوجودية العربية التي قادها عبد الرحمن بدوى وكان مأ على فترة طويلة أعواناً . . وكانت كتب سارتر تظهر في باريس بالفرنسية في وقت واحد . . ور مما ندم بعض الكتاب عن تبعيهم لسارتر ، وأحسوا أنهم أخطأوا الطريق بعد أن قرأوا ما كتبه (جاك برك)

(إن سارتر عقل كبير . . ولكنه مع الأسف يفتقر إلى الذكاء السياسى . . ولكن من الضرورى أن يكون العقل الكبير عقلا سياسياً . . ولكن المشكلة عند سارتر أنه يريد أن يكون سياسياً فيا يجابه من التيارات اليسارية . . ومنها الشيوعية بنوع من العقد النفسية . . ومن المؤسف أن سارتر الذي يبي

معظم فلسفته على فهم الآخر لا يفهم الآخر ولا بحس به . . لم يستطع سارتر أن يتغلب على ما أحيط به من الدعاية والتضليل الصهيونى . . فاعتبر إسرائيل (صيحة ) . . وقلب القصة فاعتبر إسرائيل (مدعى عليها ) . . الدعاية الصهيونية بلغت أن يقلب الحقيقة التاريخية في أوربا كلها . . إنهم ينفون أن يكون الوجود الصهيوني استعاراً ) .

ويردد كثير من أنصار سارتر فشل سارتر ، وكيف تبخرت مفاهيمه التى ضللت الشباب الغربى ردحاً من الزمن ، وكيف انقشع بريق اسمه ، فظهرت الوجودية فلسفة للفوضى والانحلال ، وكيف هوجمت فلسفة سارتر من كلتا النزعتين : الرأسمالية والشيوعية ، ورفضوا مفهومه عن الحرية ووصفوها بأنها حرية فوضوية . ومن ثم حاول سارتر أن يتقرب إلى الشيوعيين وتراجع عن كثير من آرائه السابقة :

وفى مصرتقدم عبد الرحمن بدوى برسالة دكتوراه عن (الزمان الوجودى) ورأس الحفل الدكتور طه حسين واشترك مع المستشرق الألمانى بول كراوس وأعلن طه حسين أن عبد الرحمن بدوى أول فيلسوف وجودى مصرى ، وقد قدم بدوى الفكر الوجودى وترجم كل المصطلحات الوجودية الشاقة وترجم كتاب سارتر الضخم : (الوجود والعدم).

ولم يلبث عبد الرحمن بدوى أن اختنى وطوته الموجة التى تطوى كل المذاهب الضالة والمنحرفة ، وكشف الفكر الإسلامى عن أصالته فى أنه يرفض كل ما ليس متصلا بقيمه الأساسية مهما بدا يوماً وله بريق أخاذ.

لقد كانت فلسفة سارتر شؤماً عليه : : فقد أضفت عليه ظلا مظلماً ما زال يلاحقه . .

وقد كان عبد الرحمن بدوى قبل سارتر تابعاً للفلسفات الباطنية والمحوسية . . يحييها ويرد إليها الروح ، ويقدم شخصيات قلقة فى تاريخ الإسلام ، ويشيد بأمثال الرواندى والحلاج وغيرهما من الزنادقة ، . وإلى جانب ذلك فقد قدم فى الفلسفة الإسلامية الجانب الصوفى المتصل بوحدة الوجود والحلول، وأشاد بالسهروردى وابن عربى وابن سبعين ، ، تلك الشخصيات الضالة التى عمل أستاذه الأول ( ماسنيون ) على إحيائها . . وكان طه حسين هو صاحب الدعوة إلها فى الأدب العربى منذ أعاد انبعاث ( إخوان الصفا ) وكما

مقط الفكر الباطني سقطالفكر الوجودى وأنهارت تلك الصروح على رووس أصحابها (أفمن أسس بنيانه على تقوى من الله ورضوان خير أمن أسس بنيانه على شفا جرف هار فانهار به فى نار جهنم).

وإذا كان الأدب الغربي قد عرف وجوديه كبركجارد، وكامي، وسارتر . . فإن ذلك كله مستمد من أصول أصيلة فيه تقوم على فكرة الخطيئة المسيحية : . أما في الفكر الإسلامي فإن محاولة زكي نجيب محمود عن المنطق الوضعي ، وفواد زكريا عن الفلسفة الماركسية ، وعبد الرحمن بدوي عن الفلسفة الوجودية هي محاولات ضالة باطلة سرعان ما لفظها الفكر الإسلامي صاحب الصرح الشامخ القائم على فكرة التوحيد الخالص ، والإخاء الإنساني والعدل والرحمة . . وقد ذابت محاولات إحياء الفلسفة الصوفية التي قام بها ( ماسينون ) أربعين عاماً بإحياء الحلاج . . لأن المسلمين عرفوا طريقهم إلى التوحيد الحالص من فقد أسقطت حركة اليقظة محاولات إحياء الفلسفة ، والتصوف الفلسني ، والكلام ، والاعتزال ، وجعلته ركاماً حبن أحيت ( المنهج القرآني ) الأصيل حيث بدت كل محاولات الفلاسفة الإسلاميين المعاصرين , . وكأنها مقدمات موقوتة انطوت صفحتها حين برز نور المفهوم القرآني : مفهوم أهل السنة والجماعة على نفس النسق الذي واجه المشائين القدامي أمثال ابن سينا والفاراني . . وقد تكشفت نزعهما إلى الباطنية الاسماعيلية في الأخبر بعد أن خدع سهمًا الكثيرون ، وحبن يتنادي باسمه اليوم بعض غلمان المستشرقين فإن الأمر لا مخدع أحداً . . ذلك أن الحقائق التي تكشفت فردت بعض كَبار الكتاب عما خدعهم به البريق الحاطف . . يقول أنيس منصور : ( منالضر ورى أن تفلت من جاذبية شخص كبير لتجد نفسك ومُعه حريتك . . لقد وقعنا في غلطة حين تأثرنا بأستاذنا عبد الرحمن بدوي . . كثيراً مما رآه كان رؤيته هو . . والذي وجده شاقاً كان مشكلته هو . . : . والذي أحبه كان مزاجه هو . . ولكن في السنوات الأخبرة عاودت قراءة الفلسفة من ينابيعها التي أفرعنا منها عبد الرحمن بدوى فلم أجدها كذلك).

وهكذا تبين أن هذه الهالة كانت باطلة . . بل إن أنيس منصور يبشرنا بأن سارتر عندمًا مات قال على فر اش الموت : لا شيء . . كل شيء عدم . ويستطرد أنيس منصور قائلا: سارتر الفيلسوف الوجودى الملحد كانت آخر كلماته لا شيء . . أى لا فائدة من أى شيء . . فهو يرى أن الوجود والعدم لهما نفس القوة . . ولهما نفس المعنى . . فهى كالليل والنهار لا ينفصلان ، ولا تعرف على أى شيء أجاب سارتر لآخر مرة بكلمة لا شيء . . لا فائدة . . لا معنى . . لا هدف ، . كل شيء عدم . . أو كل وجود عدم . . أو كل وجود عدم . . أو كل

#### مجلة أكتوبر ٨/ ٥/ ١٩٨٠

وهكذا يندم أنيس منصور على أنه تابع هذا الفكر الضال أكثر منعشرين عاماً من عمره قضاها في تحسين هذا الفكر وزخرفته وتقديمه إلى الشباب في عشرات من الكتب التي طبع منها مثات من الألوف لتخلعهم عن الحقيقة ولتزيف لهم الواقع ولتردهم عن النهم الأصيل ، عندما كتب مقالاته عن رحلته إلى الأراضي المقدسة ، وكان عليه أن يعلن انسحابه من كل هذه المفاهيم والعقائد، وأن يصحح موقفه أمام قرائه خلال هذه السنوات الطويلة. واليوم يصف فلسفة الوجودية بأنها فلسفة المقابر . . لأن سارتر تحدث عن الموت والدمار والحراب ، والوحدة والقلق والفزع ، والحوف والغثيان والعدم ، والتصقت كل هذه المعانى السوداء في قلمه وفي خياله . . هناك وجودية ملحدة عن سارتر وكامى وهيدجر وواسيرز وأونامونو ... ووجودية مؤمنة عند جابريل مارسيل ، وبرديانف ، وجاك مارتيان . . وكان حقاً على أنيس منصور أن يقرأ الفكر الإسلامي الأصيل ويعرف زيف الوجودية جملة بمفهوم الانطلاق من انضوابط والحدود والقيم التي رسمها الدين الحق ، وأن يعلم أن نظرية الوجودية كما جاء بها سارتر إنما كانت تمثل تحدياً خاصاً مر بالشعب الفرنسي بعد سقوطه في قبضة ألمانيا إبان الحرب . . هذا السقوط الذي كشف كما قال زعيمه ( بيتان ) عن انهياره الأخلاقي العاصف . . و لما كانت الصهيونية العالمية هي التي صنعت هذا بالثورة الفرنسية فإنها قدمت سارتر على جميع أجهزة الأعلام والدعاية لتفتح صفحة أشد عنفاً من الانهيار الحلمي والاجهاعي . . تلك التي صنعتها فلسفة سارتر بظهور جماعات الوجوديين الذين تشكلوا في الغرف المظلمة ، والحوارى الضيقة وتحت أسطح العارات

لهارسوا أسوأ صور الجنس ، ويعلنوا احتقارهم للمجتمع . . ومنهم نشأت بدرة (الهيبية) التي تعم الآن العالم كله .

ولقد كان أخطر ما فى الدعوة الوجودية إنكار الله تبارك وتعالى ، والسخرية بالأديان . . واعتبار الإيمان بالله عائقاً كبيراً عن حرية الإنسان ، وأن أثر التعاليم الربانية على الإنسان جد خطير . . لأنه يضيع عليه فرصة الممتع بالأهواء ، والتمرغ فى الشهوات . . فالوجودى لا يؤمن بوجود الله (تبارك وتعالى) ولا يؤمن بنظام خلتى يسود على الإنسانية . . الإنسان عندهم حر ومسئول أمام نفسه فحسب . . لا أمام الله . . وهكذا نجد سارتر يدعو إلى الحرية المطلقة من كل قيد!!

ولقله جاء سارتر إلى مصر ترافقه سيمون دى بوفوار ، التي قالت لنساء مصر في صراحة تامة : نحن نريد أن نحطم (قوامة) الرجل و دعت إلى حياة زوجية محررة من (العقد الشرعي) كحياتها هي مع سارتر . ولقد كشفت إحدى المرافقات لسارتر خلال رحلته إلى مصر في الفترة الأخيرة خفايا كثيرة في هذه الزيارة اللعينة . . فأشارت إلى أن (رفيق) سارتر وسيمون كان رجلا يهو دياً (كلو د لانزمان) وهو الذي و بجه الزيارة على النحو الذي أرادته الصهيونية . . وقد أشارت إلى أن كتاب اليسار استقبلوا سارتر بتقدير بالغ كان موضع دهشته هو أساساً . . وذلك مثلا حين كتب أحد الشيوعيين بالغ كان موضع دهشته هو أساساً . . وذلك مثلا حين كتب أحد الشيوعيين العصر كله ؟! . . أنا لست حتى ضمير نفسي ) ثم يطلب ضاحكاً من لانزمان أن يتحمل عنه بعض هذه الألقاب!

وتقول الكاتبة: (لقد سمع ورأى .. ولكنه لم يتأثر قيد أنملة عا سمع ورأى).
لقد كان استقبالنا لسارتر أشبه مظاهرة . . وكان كلامنا معه أشبه بالصدى فى وادمهجور . . إلا أن الصهيونية كانت أذكى منا وأكثر دقة فى قيادته إلى أهدافها . . فقد دست (كلو د لا نزمان) بفكره الصهيونى المغلف بطبقة مزيفة من الفكر التقدمي للتضليل . . دسته على سيمون فى وقت كان فيه سارتر يتأرجع بين وجوديته والشيوعية . . فاستطاعت سيمون بتأثير من (لانزمان) أن تسوق سارتر إلى أن نخرج عن قاعدته ويسير وراءها منوماً أو كالمنوم . . فانهر عما قدم إليه فترة . . قبل أن يعود إلى قواعده منوماً أو كالمنوم . . فانهر عما قدم إليه فترة . . قبل أن يعود إلى قواعده

سالماً . . وقد رأينا كيف كان لانزمان يقف في الظل وراء سارتر في كل زياراته ليسمعه صوت ( هرتزل ) واضحاً مجلجلا وهو بهمس به إليه .

كان هذا فى مارس عام ١٩٦٧ وفى نوفم من نفس العام اكتملت الصورة . . فقد منحت إسرائيل شهادة الدكتوراه الفخرية لسارتر فى سفارة إسرائيل بباريس بحضور عدد من المثقفين الفرنسيين على رأسهم سيمون و فرانسواز جبرو وزيرة الثقافة الفرنسية ، وأذاع التليفزيون الفرنسي كلمة مارتر التي قال فها :

( إن قبولى لهذه المدرجة العلمية التي أتشرف بها له مدلول سياسي . . فهذا القبول يعبر عن الصداقة التي أحملها لإسرائيل منذ نشأتها ) .

هذا سارتر الذي كتب ( المسألة اليهودية ) وهو الذي زار إسر أثيل وأشاد مها ، وهو الذي شارك في المظاهرات ، ووقع على البيانات المؤيدة لإسر أثيل. وقد قبل سارتر الدكتوراه الفخرية من الجامعة العبرية ، وهو الذي رفض من قبل كل الجوائز التي أهديت له بما فيها جائزة نوبل.

وكان سارتر قد قام بزيارته لإسرائيل قبل حرب عام ١٩٦٧ ببضعة شهور . . وما لبثت نذر الحرب بعد عودته إلى فرنسا أن بدت فى الأفق فى مايو عام ١٩٦٧ فسارع سارتر ومجموعة من المثقفين الفرنسيين الآخرين إلى إصدار بيان فى تأييد إسرائيل الى سيدمرها العرب . ولكن إسرائيل بدأت الهجوم ، واحتلت من الأرض ، وقتلت من العرب ، ودمرت . . فلم يراجع سارتر نفسه ، ولم يعدل موقفه إلا بعد أن اشتعل أوار النضال الفلسطيني بعد الهزيمة ، وامتدت نير انه إلى بعض العواصم الأوربية . .

وبعد فلقد سقط فكر سارتر قبل أن يذهب . . لأن دعوته هى نوع من هوى النفس . . وهى مواجهة لتحد عاشه فى عصره . . ولكن الزمن يتحول ، والفكرة التى تكون اليوم استجابة لوضع معن . . فإنها سرعان ما تسقط مع تحولات الزمن والبيئات . . ولذلك فإن الوجودية لم تستطع أن تكون مذهباً قائماً أو مستمراً . . وهكذا كل الأيدلوجيات البشرية التى صنعها الفلاسفة . . وظنوا أنهم قد استطاعوا حل مشاكل عصرهم . . ذلك أن هناك منهجاً واحداً : هو الذى يستطيع أن يحل مشاكل الإنسان فى كل العصور والبيئات . . ذلك هو منهج الله الحق (لا إله إلا الله) .

## الفصي الثاني عشر

### المؤامرة على الفصحى لغة القرآن

#### لويس عوض

ما تزال المؤامرة على الفصحى لغة القرآن مستمرة منذ قدم النفوذ الأجنبى إلى العالم الإسلامى وحاول السيطرة عليه ومنذ ذلك الوقت ما تزال المعاول تضرب فى جهار اللغة العربية بهدف إدخال اللغة العربية إلى المتاحف كما دخلت اللغات اليونانية والسريانية والفرعونية وعشرات من اللغات ، ولكن هيهات فإن اللغة العربية الفصحى خالدة باقية لأنها تحمل على جناحيها آيات القرآن الكريم التي لا تزول .

هذه المؤامرة تلبس فى بعض حلقاتها ومراحلها ثوب البحث العلمى وتحاول أن تعتمد على بعض النصوص التى وردت فى كتابات الباحثين المسلمين فى فترة من الفترات التى غلبت فيها الفلسفة اليونانية وتأثر بها بعض العلماء أو بعض الشعراء على النحو الذى نراه فى كتابات المعتزلة عن قصة خلق القرآن على النحو الذى كتبه القاضى عبد الجبار أو من تأثر بالمفاهيم اليونانية الفلسفية من الشعراء أمثال ألى العلاء المعرى ، ثم يجىء اليوم بعض الباحثين ليستخدم هذه النصوص فى الغض من شأن اللغة العربية أو الادعاء عليها بدعاوى مختلفة يراد بها نقاصها و نقاص شرفها فى حمل آيات القرآن إلى العالمين .

ونحن نعرف أن قضية الفلسفة اليونانية وترجمها إلى اللغة العربية وتأثيراتها ليست قضية مستقلة ، وإنما هي موجة من موجات هذا الفكر قد واجهها العلماء المسلمون بالرد الواضح الذي زيف هذه الآثار التي لبستها بعض أقلام الفلاسفة أو المكتاب أو الشعراء.

وقد كان واضحاً وضوحاً لا شك فيه أن علوم فقه اللغة والنحو والتاريخ قد نشأت و رعرعت وتكامل مفهومها الإسلامى قبل رحمة الآثار اليونانية وهى علوم عربية أصيلة ، لم تتأثر بالفكر اليونانى وإنمها الذى تأثر هو علم الكلام والبلاغة وهى تأثرات لم تستمر كثيراً ، فإن المحاولات التى حاول بعض الباحثين التأثير بها على المضامين العربية قد لفظتها اللغة والآداب العربية كما يلفظ الجسد القوى الجسم الغريب ، ولذلك فإنه سرعان ما ارتفعت صيحة الأصالة التى حررت الفكر الإسلامى كله من هذه التأثيرات وبرز مفهوم السنة الجامعة الذى استصفى وصهر فى أعماقه كل إيجابيات فرق المعزلة ولكن التغريب والاستشراق محاول أن يعيد هذه القضايا الجزئية خارجة عن إطارها فى المعركة العامة بين الفلسفات اليونانية وبين أصالة الإسلام التى ردت كل ما يتعارض مع التوحيد الحالص ، وقضية خلق القرآن ، هى إحدى القضايا التي جرت حولها أعاث كثيرة وانهى الرأى فيها إلى مفهوم أهل السنة وهى أن القرآن كلام الله غير مخلوق .

وإن كتابات أمثال القاضى عبد الجبار فى هذا المعنى ليست إلا جزء من هذه القضية التى انتهت والتى كانت تمثل تلك المحاولات التى حاولها قدامة بن جعفر فى البلاغة أو الفارانى وابن سينا فى الفلسفة أو ابن عربى والحلاج ، والسهروردى فى التصوف ووحدة الوجود ، كل هذا رده الفكر الإسلامى الأصيل وكشف زيفه وتأثره بالفلسفات اليونانية وقد تعالت هذه الصيحة إلى تحرير الفكر الإسلامى من آثار الإغريق والمحوسية وغيرها فى عشرات من الدراسات والأبحاث التى قطعت معها جهيزة قول كل شعوبى فى القدم والحديث ،

#### تاريخ متصل في الطعن على اللغة:

ومن هنا فإن هذه المحاولة التي يقدمها الدكتور لويس عوض في كتابه: (مقدمة في فقه اللغة العربية) ليست إلا حلقة جديدة من حلقات حربه المتصلة للغة العربية الفصحي التي بدأها منذ ظهور ديوانه (بلوتولاند) الذي طبعه عام ١٩٤٧ وأعلن فيه الحرب على الفصحي وما يتصل بذلك من دعوته إلى العامية وكسر عامود الشعر ، وقد ادعى من قبل أن استخدام العامية سيودى بعد قرنين إلى ترحمة القرآن إلى العامية ، وقد أراد الدكتور لويس عوض فى كتابه الجديد الدخول إلى هذا الموضوع بأسلوب جديد ومن ذلك دعاوى زائفة مها دعواه العريضة بأن العرب لم يكونوا إلا قوماً من القوقاز هاجروا إلى الجزيرة العربية وقد ادعى هذه الدعوى المعارضة لطبائع الأشياء ولمختلف صور الهجرات التى ترى أن المهاجرين يخرجون من الأرض الجافة إلى الأرض الحصبة ، وأن الصحيح الذى ثبت أن الجزيرة العربية هى الى كانت منزحاً لهجرات كثيرة مها إلى خارجها ، ولكن الدكتور لويس عوض يعارض كل نواميس الكون والحضارة من أجل أن يصل إلى غرض بعيد المدى هو الادعاء بأن اللغة العربية ليست إلا فرعاً من فروع الشجرة التى خرجت منها المحموعة الهندية الأوربية وأن هناك من الأداة ما يشير الى وجود علاقة بين العربية وبين القوطية والجرمانية القديمة .

وبدلا من أن يقال: إن اللغة العربية قد دخلت إليها عشرات أو مئات الدكلات من اللغات الأجنبية يجيء الدكتور لويس عوض ليعلن هذا الرأى الحطير الذي لم يقدم لله أي دليل علمي أو تاريخي أو حتى مجرد افتراض افترضه باحث قبله فهو يحاول إلقاء هذه الشبهة على نحو غريب لم يعهده البحث في العلماء الذين يقدمون بين يدى أعاشهم بالوثائق والأسانيد ويقول في جرأة غريبة:

(وقد انهيت من أبحاثى إلى أن اللغة العربية هى إحدى فروع الشجرة التى خرجت مها اللغات الهندية الأوربية) ، ثم يصل بعد أن يعتبر اللغات اليونانية فرعاً من هذه الشجرة ، واللغات العامية فرعاً آخر ، إلى القول : فالأمر إذن يتجاوز أن يكون مجر داقتباس اللغة العربية لمثات الألفاظ أو آلاف الألفاظ من اللغات الهندية الأوربية المحيطة بها كاليونانية واللاتينية والهندية وأكثرها من ألفاظ الحضارة كما كان يظن بعض فقهاء اللغة ، لأن اللغة كغيرها من اللغات السامية ليست في صلبها وسمها الأصلى إلا تطوراً طبيعياً من نفس الجذور التي خرجت منها السنسكريتية وإرانية الزند واليونانية واللاتينية والمحدوعة التيوتونية وأن ما نجده من أسماء الأعداد والحيوانات

والنباتات مشتركة فى الجذور يشتبه فى أن هذا التواتر ليس نتيجة للتأثر والتأثر وإنما نتيجة لوحدة فى الأصول.

ولا ريب أن هذه النظرية مرفوضةأساساً لأنها لا تقوم على أى دايل علمى ولا سند واضح وأنها ليست سوى فرضية تحيطها كلمات الاحمال المغرض الذى يطوى من وراثه غرضاً مبيتاً وهدفاً مقصوداً لا يخرج عن الحط الذى سار عليه الدكتور منذ مطالع حياته .

ولقد ترددت محاولات الدكتور لويس عوض بمنامتعاض اللغة العربية والغض من قدرها أو محاكمتها إلى منهج علم اللغات الغربي الذي وضع تحت ضوء تطور اللغات الأوربية بعد انفصالها عن اللاتينية وتحولها من لهجات علمة إلى لغات ، هذه الظاهرة التي تختلف فها عن اللغة العربية التي حماها القرآن من التحول إلى لغة تاريخية كما تطمح أهواء الاستشراق ، وكما جرت المحاولات المتعددة لإعلاء العاميات العربية للقضاء علمها دون جدوى . إن محاولة إخضاع اللغة العربية لعلم اللغات الأوربي هي محاولة فاسدة ومضللة ، وإذا كان الدكتور لويس عوض محاول أن يغض من شأن العرب واللغة العربية لأنها من نتاج الألف الأولى قبل الميلاد وقد سبقتها أمم وحضارات كآشور ، وبابل ، والبطالسة ، ويونان ، ومملكة سبأ ، ومعن ، وفينيقيا فأين هي الآن هذه الأمم كلها من العرب الذين خلد ملكهم باللغة العربية الى اتخذها القرآن الكريم أداة له وهي اللغة التي لم يقل العرب والمسلمون يوماً بأنها مقدسة وإنمـا كرمها نزول القرآن بها وأعطاها هذه الميزة ، التي تعلو فيها وتختلف عن اللغات التي نزلت مها التوراة (العبرانية) والإنجيل (الإرامية) وهي لغات انطوت وانهت بالرغم من محاولة الصهيونية إحياء لغة جديدة عبرية تختلف عن لغة التوراة .

والدكتور لويس عوض يعرف كيف سيطرت اللغة العربية بفضل حلها رسالة القرآن على اللغات المختلفة التى كانت تعيش فى هذه المنطقة كالإرامية والقبطية وغيرها ، وكيف قطع القرآن الامتداد التاريخي فى هذه المنطقة بين ألف سنة من حكم الرومان والفراعنة وبين ظهور الإسلام ، وكيف انهت وثنية فارس والهند والرومان عن هذه المنطقة العربية هذا

الانقطاع التاريخي الذي تحدث عنه المؤرخون المنصفون غير دوى الأغراض والأهواء.

والدكتور لويس عوض يعرف أن هذه (السامية) المدعاة هي زيف من الزيف، وأنها ليست حقيقة تاريخية، وإنما هي من مبتكرات أحد المتزلفين إلى اليهود حتى تنسب إليها أمجاد التاريخ العربي القديم وسلبه من أصحابه الحقيقيين وخاصة إسماعيل بن إبراهيم وأبناءه وأحفاده وإضافة ذلك كله إلى مصدر غامض ليس له سند علمي ويستمد مصدره الأساسي من التوراة التي كتبها اليهود بأيديهم وليست التوراة الحقيقية المنزلة على سيدنا موسى عليه السلام وذلك بهدف إشراك اليهود مع العرب في هذه الأمجاد بيناً لا يوجد للهود أي اتصال بإنشاء هذه الحضارة.

ذلك أن (الإراهيمية الحنيفية) هي أم هذه الحضارة الحقيقية و لما كان مطمح الهودهو طمس هذه الحقيقة فقد ابتكر شلوسر هذه الدعوى (السامية) اعتماداً على ما جاء في التوراة المكتوبة بأقلام الأحبار في بابل ، بينما لم يرد هذا المصطلح مطلقاً في كتابات العرب والمسلمين على مدى التاريخ وهذا (شلوسر) الذي اتكا عليه الدكتور لويس عوض في دعواه وهو موضع الشهة نتيجة لهذه الحطة الواضعة الهدف.

وقد برز هذا المعنى فى ظل تقسيم مستحدث ظهر فى أوربا أبان استعلاء نرعة العنصرية الأوربية التى قسمت العالم إلى ساميين وآريين لتضع العرب والمسلمين فى قائمة موازية للجنس الآرى غير أن المحاولة التى رمت إلى ترويج مصطلح السامية فى دراسات اللغات فى الجامعات إنما كان يرى إلى حجب الإبراهيمية الحنيفة الأم الحقيقية للعرب والعربية وهى محاولة ماكرة خطيرة تهدف إلى نسبة أمجاد التاريخ الإسلامى إلى اسم قديم لا يعرف التاريخ له مصدراً واضحاً أو صحيحاً وهو السامية .

والغربيون يعرفون أن التوراة التي في أيدى الناس اليوم هي توراة مكتوبة بأيدى الأحبار ، وقد تطور الفكر الاستشراق مرحلة أخرى هي التي يقدمها لنا اليوم الدكتور لويس عوض بدعواه أن اللغة العربية فرع من شجرة واحدة مع اللغات اليونانية .

يقول الدكتور لويس عوض: (القضية التي حاولت طرحها وإثباتها في هذا الكتاب هي أن صلب اللغة العربية ذاته كان من نفس الشجرة التي تفرعت منها المحموعة الهندية الأوربية حتى قبل هجرة العرب من موطنهم القوقازي إلى شبه الجزيرة التي تحمل الآن اسمهم وبالتالى فإن ما نجده من عناصر غير هندية أوربية هو الدخيل وليس صلب الأصلاب).

وهذه مغالطة واضحة وادعاء باطل لا دليل له ، ترمى إلى ما ذكره الله كتور لويس عوض بعد ذلك بقليل وهو الغض من شأن مكانة اللغة العربية ، والقول : بأنها واحدة من اللغات التى نزلت بها الكتب المقدسة من ناحية وأن ما يقال عن إعجاز القرآن لا يعدو أن يكون في صرف الله قلوب العرب عن محاولة الإتيان ممثله وهو ما كان يقول به فريق من المعتزلة ومن أجل ذلك ركز على كتاب القاضى عبد الجبار . وقد التقط الدكتور لويس عوض بعض عبارات من كتب فقه اللغة ( المزهر للسيوطى ، والألفاظ والحروف للفاراني الجوهرى ، والحصائص لابن جبي ) ليشر بها الشهات حول إعجاز القرآن ، وهاجم الدكتور لويس عوض ما أسماه تطرف الإحساس بشرف اللغة العربية وعلوها على غيرها من اللغات بعد العربية نظرهم إلى شيء نخس ينبغي أن تنزه عنه اللغة أو عورة ينبغي الاعتذار عنها .

ولا بهدف من هذا التقول غير الإلحاح بالإشارة إلى إزالة مكانة اللغة العربية (بوصفها لغة القرآن) ومحاولة هدم مكانها بالنقل من الدكتب بعض النصوص المبتورة التي تويد وجهة نظره ، أو الاستعانة برأى القائلين يخلق القرآن والتشكيك في قدم اللغة العربية أو مكانها لأن هذه مكانة تشترك فيها مع كل اللغات التي نزلت بها رسالات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، ونحن نعرف أن القاضي عبد الجبار ومفاهيمه كلها داخلة في دائرة الفلسفة اليونانية وأنها تقلل من فكرة تقبل الألفاظ المستعارة من اللغات الأخرى ، ولقد كان المسلمون على خطة تختلف بل وتتعارض مع رأى القاضي عبد الجبار ، فقد كافحوا هذا التدخل وصنعوا الألفاظ العربية لكل المفاهيم عبد الجبار ، فقد كافحوا هذا التدخل وصنعوا الألفاظ العربية لكل المفاهيم التي قدمها العلوم المترحمة ، وكشفوا عن أن هذه الألفاظ الأعجمية المدعاة في القرآن ( مثل سندس واستبر ق وسحيل ) هي كلات عربية الأصل

بل أن الدكتور لويس عوض ريد أن يعلى من شأن القاضي عبد الجبار على الإمام الشافعي صاحب الصيحة الأولى في رد المسلمين عن الفكر اليوناني المستمد من علم الأصنام، ويعترض على قول الإمام في : إنه يقرر أنه حينها عبد لفظين متشابهين في اللغة العربية وفي لغة أجنبية، أن اللغة الأجنبية هي التي أخذت من العربية وليس العكس لأن الناقص يأخذ من الكامل ويشكك الدكتور لويس عوض في رأى الإمام الشافعي بأن لسان العرب أوسع الألسنة مذهباً وأكثرها ألفاظاً ويقول : إن هذا الموقف ينسب إلى العرب ولغتهم عراقة ليست لهم دلالتها بين الحضارات القديمة .

وفى ثنايا البحث يدس الدكتور لويس عوض كثيراً من السموم فهو يعتمد على كتاب (الحوارج والشيعة) ليوليوس فلهاوزن في الوصول إلى القول: بأن القول بشرف اللغة العربية هو مصدر الحلاف الذي نتجت عنه فرقتا الحوارج والشيعة، وأن دعاة السيادة العربية هم الذين كانوا حريصين أشد الحرص على إثبات نقاء القرآن من كل كلمة أعجمية ، أما الشعوبيون فقد حرصوا على أن يثبتوا أن القرآن قد داخلته ألفاظ أعجمية عديدة ولا شك أن هذا ادعاء غير صحيح ، فإن نظرية الموالى التي ركز عليها لم تكن على هذا النحو الذي ضخمه المستشرقون ، أن أبناء الأقطار المفتوحة كانوا أشد اعتزازاً بالقرآن وباللغة العربية من أهلها العرب وأن الأمور لم تكن على هذا النحو من أنحاء الحلاف بين الحاكمين العرب في عهد الدولة الأموية والمحكومين من كافة المسلمين .

#### علماء لا رجال دين:

كذلك فقد أخطأ الدكتور لويس عوض عندما وصف الحكومة بأنها حكومة (تيوقر اطية) على نحوو الحكومة الدينية التي عرفتها أوربا، وهذا النوع لم يعرفه العالم الإسلام ولا يقره مفهوم الإسلام الصحيح فليس في الإسلام أساساً رجل دين وإنما هناك عالم دين لا يعدو مكانه في توجيه الحاكم والنصح له:

و يحاول الدكتور لويس عوض أن يقدم نصاً من رسالة الغفران للمعرى بسخر فيه من أن اللغة العربية هي لغة الجنة ، وأن آدم كان يتكلمها في الجنة

فالما نزل إلى الأرض تكلم بالسريانية ، ونحن نعرف أن المعرى كان من ضحايا الفلسفة اليونانية وأنه تردد كثيراً بين هذه المفاهيم الزائفة .

ولا ريب أن فكرة خلق القرآن هذه فكرة دخيلة على الفكر الإسلامي ، وأن هناك من كان يقول نخلق التوراة ، وإنها جاءت مع سموم الفكر اليوناني وقد صفت حركة اليقظة الإسلامية هذه المفاهيم جميعاً ولقد كان مغهوم أهل السنة والجاعة الذى قال به الإمام أحمد بن حنبل : إن القرآن كلام الله غبر مخلوق ، ولم يقل : بقدم القرآن ، وإن المفهوم العقلاني المطلق الذي ذهب إليه المعتزلة لم يكن مفهوم الإسلام الصحيح وهذا ما صححه من بعد ظهور الإمام الأشعرى ومن العيب الذى وقع فيه الدكتور لويس عوض ومَن قبله الدكتور زكى نجيب محمود ، هو التقاط ( شهات ) من خلال بمعركة طويلة استمرت قرنىن كاماين لطرحها من جديد اليوم وبلبلة الأفكار بها ولقد كان حقاً على الباحثين المنصفين أن يتحدثوا عن هذه القضايا في إطار عصرها وأن يكشفوا الحقيقة التي انتهت إلىها وهي سقوط مذهب الشعوبية كاملا واستصفاء السنة الجامعة لكل ما هو إبجابى من هذه المذاهب والفرق وليعلم هولاء إن محاولة إعادة بث هذه الشهات من جديد للليل من شأن القرآن أو اللغة العربية هو عمل مكشوف مفضوح قد تنبه إليه المثقفون المسلمون فلم يعد يخدعهم وأنه لمن المؤسف حقاً أن يعتمد الدكتور لويس عوض في إثارة هذه القضية الكرى على مصدر غربي مشبوه هو (شلوسر ) ومصدر إسلامي له وجهة نظر جزئية هو القاضي عبد الجبار فى إثارة مثل هذه القضايا وما أظن هذه الإثارات ببالغه شيئاً ولن تحدث من الدوى والإثارة ما أحدثته كتابات طه حسين على عبد الرازق من قبل ، فقد مضى ذلك العهد وانقضى مذاهب الاستشراق و دعاواه وتساقطت أهواؤه وسمومه فلم يعد نخدع لها أحد .

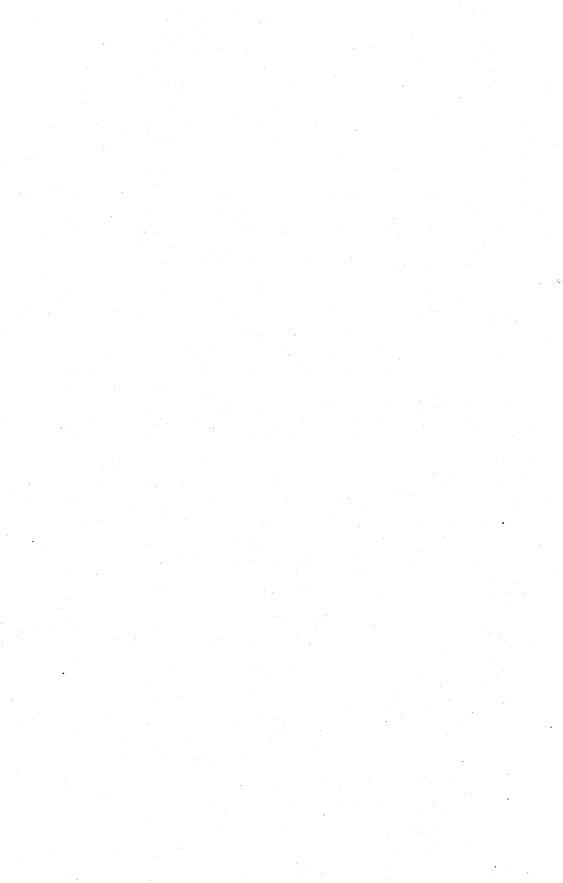
## البابُ النابي كتسباب العصسر

الفصل الأول : جيل الرواد.

الفصل الشانى : كتاب لبنان المارون.

الفصل الثالث: الفن والمسرح.

الفصل الرابع: دعاة التغريب.



# الفصت ل الأول

# جيـــل الرواد

- ١ ــ رفاعة الطهطاوى .
  - ٢ ــ لطني السيد .
  - ٣ ـ على عبد الرازق.
    - ٤ ــ أمين الخولى.
    - ٥ ـ حسين فوزي .
- ٣ -- عباس محمود العقاد .
- ٧ محمد حسين هيكل.
  - ٨ -- طه حسين .

#### رفاعة الطهطاوى

كان رفاعة الطهطاوى إمام البعثة المدنية التى أوفدها محمد على إلى باريس عام ١٨٢٦ وهو تلميذ حسن العطار ، وخريج الأزهر الذى أمضى ست سنوات فى باريس وشهد الثورة الفرنسية عام ١٨٣٠ وتعلم الفرنسية ، وكانت له أعمال نافعة بعد عودته مثل إنشاء مدرسة الألسن ، وتولى رئاسة تحرير الوقائع المصرية عام ١٨٤٠ ، كما رأس مجلة روضة المدارس – عام ١٨٧٠م .

وله كتاباه الحطيران:

تخليص الإبريز في تلخيص بابرز .

مناهج الألباب المصرية في مناهج الآداب العصرية .

ودعوة رفاعة الطهطاوى لها عوامل إبجابية وعوامل سلبية ، فلا شك أن الدور الذي قام به وأصحابه وتلاميذه في ترجمة الفكر العلمي الغربي كان عملا نافعاً لا شك فيه ولمكن مجموعة آرائه لم تكن الفكرة الإسلامية فيها واضحة بل ربحا شابهاً لون من الإقليمية من ناحية والانبهار بالفكر الغربي من ناحية أخرى ذلك أن محمد على كان قد حمل في هذه الفترة لواء الإقليمية المصرية في مواجهة الدولة العثمانية ، كما كان للفرنسيين الذين خرجوا من بعد الحملة الفرنسية مهزومين من مصر ، وقد عادوا مرة أخرى مؤازرين له في بناء الدولة ، أبعد الأثر في ذلك الاتجاه المضطرب الذي عرف به وفاعة الطهطاوى .

إن رفاعة لم يستطع أن يتعمق الفكر الغربي ولم يتبين انحرافه وفساده ، فقد خدع إذ ظن أنه هو الفكر الإسلامي مترحماً ، وهو كذلك من بعض جوانبه

( وربما فى القانون الذى أخذه نابليون من مذهب مالك) ولكن الغربيين أخضعوه لأوهامهم وأدخلوا إليه إباحة الربا والزنا ، فكانت نظرة رفاعة لهذا مضطربة أو مهومة ، أو لم يستطع أن يستبين الفوارق العميقة بين الشريعة الإسلامية وبن قانون نابليون .

ولذلك فقد وقع فى أخطاء كثيرة منها تنازلاته بالنسبة للهجة العامية على حساب الفصحى ، وعبارة حب الوطن من الإعمان ( وكان الوطن فى مفهوم الإسلام) هو الوطن الإسلامى كله وليس مصر وحدها ، كذلك فقد كانت ترحماته للفكر الغربى مطلقة وكان بجب أن تحاط بسياج واضح من التعريف والتحذير ، ومعرفة الوجهة وبالفروق الواضح بينه وبين الفكر الإسلامى . بل لقد ذهب رفاعة إلى أبعد من ذلك حين ترجم كتاباً عن مصر الفرعونية وحاول أن يؤلف عن مصر قبل الفتح الإسلامى . وقد عرفت لله كتابات وقصائد وقد امتلأت بمشاعر الفخر بأمجاد قدماء المصريين ، ولا ندرى لماذا ضيق رفاعة النظرة الإسلامية الرحبة فى ذلك الوقت إلا إرضاء لحمد على الذى كان على خلاف مع الدولة العبانية ، أو ربما إرضاء لأساتذته من مستشرقى فرنسا وبذلك يكون من أوائل من تأثر بمنهج الاستشراق .

وقد كانت هذه الدعوى الى حمل لواءها مقدمة لما قام به (محمد عمّان جلال) من ترجمة القصص الفرنسية إلى العامية المصرية ، وظهور السوريين مترجى القصص الفرنسية الجنسية و بروز طابع العامية المصرية مختلطاً بالقصص الهابطة (وإن كان رفاعة الطهطاوى قد حافظ على مفهوم الترجمة الأصيل في نوعيته وأسلوبه ، ولكن النفوذ الأجنى استطاع استخدام هذه الحيوط الدقيقة لتحريك دعوته وتنمية فكرته التغريبية ، في الدعوة إلى العامية ، وإلى الإقليمية ، وإلى استغلال رفاعة في إبراز ما يسمونه عظمة الحضارة الغربية ، ثم تردت حركة العامية فيا بعد على نحو خطير بدعوة ولكوكس ، ولطنى السيد ولكن حركة البارودي كانت عاملا هاماً في العودة إلى الأصالة ثم جاء كامل كيلاني ، والهراوي ، والرافعي حماة الفصحي في السنوات الأولى العملة الضارية وفي الحقيقة أنه ليس هناك أي وجه للمقارنة بين الطهطاوي والأفغاني ، فقد كان الأفغاني داعية الوحدة الإسلامية وإحياء الطهطاوي والأفغاني ، فقد كان الأفغاني داعية الوحدة الإسلامية وإحياء

القرآن كمنهج حياة ونظام مجتمع ، وكان منادياً بالتنظيات السياسية : من نيابية وحمهورية في نطاق الإسلام ، أما رفاعة فإن الأمر يختلف وهناك فارق بعيد وليس هناك أى خيط بمكن أن يقال : أنه يربط بين رفاعة والأفغاني إلا الضدية ، فهذه دعوة إسلامية خالصة وهذه إقليمية علمانية ، أما رفاعة فهو أستاذ للطني السيد ، وطه حسين ، وسلامة موسى . . نعم ، إن تنبيه الذهن الذي قام به رفاعة الطهطاوي لم يكن نحو الأصالة ولكن كان نحو التبعية ، نحو الحط الذي اتسع من بعد ، هذا الاتجاه الذي أعلن طه حسين أنه تجاوز طريق محمد عبده وأسلوبه في الإصلاح إلى التغريب الواضح الصريح ، من الحق أن يكون طريق رفاعة هو طريق سعد زغلول أو طريق لطني السيد من الحق أن يكون طريق الأصالة .

لقد استطاع التغريبيون والماركسيون اتخاذ رفاعة قنطرة إلى دعواهم المضللة تحت اسم التقدمية والعصرية والعلمانية ولكن الواقع أن رفاعة لم يكن مفكراً أصيلا إلا فى بعض المحالات الفرعية كالتعليم والترحمة ، أما كمفكر فقد كانت نظريته العامة مشوبة روح الانهار بالغرب .

### لطى السيد

#### ( التغريب )

يسمونه أستاذ الجيل: ذلك الجيل الذى كونه كرومر واختاره لميرأس تحرير صحافة التغريب ( الجريدة ) الذى كان لسان حزب الأمة: حزب المتبعية الفكرية والسياسية للنفوذ الأجنبى ، دعا لطنى السيد إلى أمور:

أولا : إقامة الوطنية على أساس المنفعة والمصلحة والتفكير تفكيراً مادياً . نزع صفة القداسة فى الوطنية التى حاول مصطنى كامل أن يغرسها فى قلوب الناشئة والمواطنين والنظر إلى الوطن نظرة مادية خالصة .

ثانياً: تأييد الاتجاه البريطانى الذى حمل له من بعد سعد زغلول وزير المعارف وهو عدم تعليم العلوم باللغة العربية وتعليمها باللغات الأجنبية محجة اشتباه مصالح الأمة ومعاملاتها مع الأجانب وضعف التلاميذ في اللغة الإنجليزية.

ثالثاً : مقاومة تعليم سواد الأمة ومعارضة الاتجاه إلى المحانية وذلك حتى يمكن المحافظة على وجود طبقة معينة تحكم البلاد وهو تأييد للاتجاه الاستعارى.

رابعاً: تمجيد مزايا السياسة البريطانية ومدح كرومر واعتباره رجلا من أعظم الرجال ليس له ند يضارعه في عظائم الأعمال ، ومجاسنه المحتل والدعوة إلى التعقيل.

خامساً: معارضة الدعوتين إلى العروبة وإلى الوحدة الإسلامية الحركة التى قامت لمعاونة طر ابلس الغرب عندما احتلتها إيطاليا عام ١٩١١ م ، سادساً: مؤامرة خطة ولكوكس فى تمصير اللغة العربية والتقرب من العامية والتقليل من أهمية اللغة العربية الفصحى .

وقد كانت دعوة لطنى السيد تمهيداً للنظام السياسى الذى حكم بعد الحرب العالمية الأولى والذى تمثل فى حزب الوفد من ناحية وفى حزب الأحرار الدستورين بمعنى أن هذه الأحزاب كانت تتحرك فى دائرة الولاء للنفوذ الأجنبى ، ودون الاختلاف معه أو معارضته فى الأمر الأول وهو بقاء الاحتلال مع التبعية الكاملة للفكر الليبرالى الغربى وكان سعد زغلول من أكبر زعماء هذا الانجاه الذى صنعه كرومر . وقد قام حزب الأمة على الإقطاعيين ووقف موقف المهادنة مع الإنجليز وتحول إلى العمل السياسى بعد الحرب تحت أسماء جديدة فكان وريث ثورة عام ١٩١٩ م .

وعلى طريق حياة لطنى السيد كان عمله الذى طالمــا ر دده موثر خوه و هو متر حمات أرسطو التى ترحمت من الفرنسية :

(الأخلاق - السياسة - الكون والفساد).

وهى منسوبة إليه ولكنه ليس هو مترجمها فى الحقيقة وإنما قام بترحمها قسم الترجمة فى دار الكتب المصرية (ويشهد بذلك أحد مديرى دار الكتب الأستاذ أحمد عابدين)(١).

كذلك فقد كان حامياً وحاضناً لدعوة التغريب التي نمت في الجامعة المصرية وفي كلية الآداب بالذات وقد عاش مدافعاً عن الدكتور طه حسين كليا تعرض للخطر . وقد استسرت كراهيته للعالم الإسلامي وللدعوة ألى العروبة ما بني من حياته وأقام على مفهوم الأقليمية المصرية .

أصدر نيابة عن حزب الأمة (جريدة الجريدة) جريدة تنطق بلسان مصر ومتحررة تماماً من المفهوم الإسلامى العربى الجامع، والقصة معروفة، فقد دعا كرومر بعد ظهور الحزب الوطنى إلى الالتقاء ببريطانيا في منتصف

<sup>(</sup>١) هذا الكشف عن ترجمة كتب بارتلمى سانت هيلار الفرنسية التى وصقها كل قراتها بالتمقيه يدحض كلام الدكتور طة حسين الذى وصف لطني السيد بأنه لبس له نظير فى الكتابة والترجمة قال ؛ وازعم أبه لبس بين المصريين وغير المصريين من يستطيع أن يجد له نظير افى هذه الوجود الثلاثة كاتباً ومفكراً أو مترجماً ) .

الطريق وجمع لحزب الأمة مبلغاً ضخماً من المال وكانت الجريدة إحدى الدعامتين اللتين أقام عليهما كرومر نفوذه في مصر (سعد زغلول في نظارة المعارف) ولطني السيد في الجريدة

وقد قدم هذه النظرية الاستعارية التغريبية في الجريدة من عام (١٩٠٧ – ١٩٦٥ – ١٩٦٥ م) ولم يضف إليها شيئاً من بعد حتى نهاية حياته ١٩١٥ – ١٩٦٣ بالرغم من التغيرات الحطيرة التي حدثت خلال حربين عالميتين وهي فترة تقل قليلاعن خسين عاماً ولقد كانت أيدلوجيته هذه هي النظام الذي حكم مصر بعد الحرب الأولى مباشرة حتى سقطت الحزبية السياسية بحركة الحيش عام ١٩٥٧ ،

قال عبد الحميد الكاتب في حديث مع لطني السيد في أو اخر أيامه هل ما زلتم تعارضون فكرة الوحدة العربية ؟

قال لطنى السيد: أنت لست طبعاً مصرياً ، لو كنت يا بنى مصرياً لما أضعت وقنى وأضعت تفكيرك ومجهودك فى الكلام فى موضوع قضيت على فكرته الضارة منذ أن كتبت ستاً وعشرين مقالة موضوعها:

### (أقيموا الأسوار حول مصر)

وتحدثت فيها عن اللبناني والسورى اللذين كان يدعوان إلها .

ثم قال: لقد مات الفكرة بعد أن كاد خطرها يتسرب إلى عقول بعض المصريين ، حاولت أن أناقشه وأحاوره وأذكره أن الفكرة قائمة فى أذهان بعض السياسيين والمفكرين ، والمفكرين الذين قابلهم ، فلا يصدق ، أولا يريد أن يصدق، ويرى أن لكل شيء تفسيراً غير الاقتناع بفكره الوحدة العربية.

قال : ولم يكن لطنى السيدوحد، في هذا الاتجاه فقد كان تلميذه طه حسن وإلى حد ما تلميذه الثانى : الدكتور هيكل قريبين من هذا الاتجاه ، وقد وصف الأستاذ عباس (حافظ لطنى السيد أستاذ الجيل) بأنه رجل متحذلق ، ضيق الاطلاع ، مملأه الغرور .

ولا يزال شباب العاصمة الأدباء يتضاحكون من قولة التي فضحنا بها فى تقديم الشاعر الهندى طاغور فقد كان يجب أن يقول شيئاً وهو مدير الجامعة وهو مدير الجامعة المصرية فهاذا قال . قال : إن طاغور مزيج من عمر ابن الحطاب وتولستوى ، وهي كلمة أقل ما فيها من الدلالة أنه لا يعرف تولستوى ولا عمر بن الحطاب ، ولاطاغور إذ ليس في العالم ثلاثة رجال بيهم من المسافة أبعد مما بين هو لاء الثلاثة المختلفين في نزعة الفكر وطبيعة العمل وتركيب المزاج وسأله بعض الأدباء المتخابثين عن (نيتشة) قبل سنوات فلم يشأ أن يظهر الجهل به وأبت له الحذاقة إلا أن يقول شيئاً فقال : آه نيتشة : إنه رجل متصوف ، إنه رجل محب للكمال وكانت سخرية الأدباء به في تلك الآونة بالغة لأن الذي يقول في أي نواس فلا رضى الله عنه و نفعنا بكر اماته أنه كان من أولياء الله الصالحين لا يتم عن جهل الذي يصف نيتشة بالتصوف أياً كان معني التصوف الذي يريد .

أما ضيق اطلاعه فالدليل عليه بسيط حاسم كهذا الدليل الذي لا لجاج فيه ، فإن لطنى السيد قد ترجم كتاب الأخلاق لأرسطو فاسألوه أبن مقدمة وهو على ذلك الكتاب ليس فيه إلا ترجمة المقدمة الفرنسية مع أن تقديم أرسطو إلى العربية ألزم وأليق بنا من تقديمه إلى الفرنسية أما إن هذه المقدمة غير لازمة فلا ، وأما أن كتابها فوق طاقة الأستاذ الفيلسوف وفوق مقدور اطلاعه فذلك هو التعليل الوحيد المعقول ويزيده عجزاً في عجز ، أنه قضى في ترجمة الكتاب خمس سنوات أو ستاً فلم تكفه هذه المدة لاستيعاب بعض المعلومات التي يدارى بها ذلك النقص المعيب (ولم يكن قد ظهر بعد أنه لم يترجم الكتاب وإنما وضع اسمه عليه) .

مضى زمان كانت الحذلقة فيه مع قليل من البروباجندا هى غاية الفلسفة وغاية الشهرة وكان أستاذنا الفيلسوف يتحذلق وكان ينطق اسم كرومر (كرومير) وكان مراسل وادى النيل يسأله: هل أنتم موفدون في مهمة سياسية فلا بجيبه الأستاذ قبل أن يلخمه بما فتح الله عليه من العلم الواسع.

أتعنى مهمة دبلوماطيعة أو مهمة بوليطيقية ومن كان يعرف ذلك فبالله كيف لا يكون فيلسوفاً. ولا نذكر ما كتبه فيلسوفنا عن شكسير فقد ضحك منه حتى الطلبة الذين يدرسون روايات شكسير في المدارس الثانوية وغاية علمه أنه واحد من المفتين الذين يضمجعون على كراسيهم في أمان واسترخاء

ثم يفتون فى الأكوان والأمم والرجلل وهم أضعف ما يكون الإنسان عن عمل عمل ، أو رأى يسلم من الخيال والاضطراب لم يفلح فى مجلة الشرائع ، ولا فى النيابة ، ولا فى المحاماة ، ولا فى الجريدة ، التى أنفقوا عليها ثمانين ألف جنيه ولا فى المحتبة الملكية ولا فى الجامعة المصرية .

( كوكب الشرق - ٣١ يوليو عام ١٩٢٨)

\* \* \*

يعد لطبي السيد أول من ضرب وحدة الفكر الإسلاى العربي وفرقه إلى تيارين ، قومى وديني وسارت الأحزاب المصرية المنبثقة من حزب الأمة على نفس الطريق الذي رسمه كرومر ونفذه لطني السيدِ ، حتى عام ١٩١٤ ثم حمل لواءه سعد زغلول بعد الثورة المصرية ، واستطاع هذا الاتجاه أن يسيطر بعد الاستقلال وأن متلك نفوذ الحكم والسيطرة السياسية بينما وقف الاتجاه الآخر على الأرض الشعبية وبرز من خلال مؤسسات الجمعيات والأزهر والصحف والكتب ،وكانت كراهة لطني السيد للعالمين ، العربي والإسلامي ومعارضته للانضام إلى أحدهما وإلحاحه حتى وفاته على الاقليمية المصرية من أبرز معالم حياته وكانت الجريدة ممثلة لهذا الاتجاه ( فالجريدة شركة ـ يرأسها محمو دسلمان باشا) متعاونة مع المحتل وهي جريدة تنطق بلسان مصر ، لا تميل إلى تركيا ولا إلى بريطانيا ويعنى هذا أنها من صنع بريطانيا والقصة معروفة فقد دعا كرومر بعد ظهور الحزب الوطني (مصطني كامل) إلى الالتقاء ببريطانيا في منتصف الطريق وقدم لطني السيد من ( ١٩٠٧ – ١٩١٤) في الجريدة نظرية كاملة للتفاهم مع الاستعار ، قوامها دعوته إلى قصر التعليم على أبناء السراة ، هذا وقد كانت الوزارات التي اشترك فها جميعها تتسم بطابع واحد فهي وزارات انقلاب ضد الدستور ( الذي كتب لطني السيد مقالات مطولة يطالب به) والبر لمان والحريات العامة، والباحث في حياة لطبي السيد ليس بوسعه أن يتجاهل ذلك التناقض ، كيف يشترك داعية الدستور ف وزارات عبثت بالدستور وصادرت الحرية ، ولقد بدا لطني السيد مدفعاً عن الحرية ، وانتهى به الأمر وزيراً في وزارات الانقلاب والإرهاب ،

وحزب الأمة الذى كان ممثله بالجريدة يقوم على الإقطاعين أصحاب المصالح الحقيقية ، وكان يرى أن السلطة الفعلية هي المعتمد البريطاني ويقف موقف المهادنة مع الاحتلال ، وكان من حزب الأمة المعلنين مهادنة سلطات الاحتلال فضلا عن أنه احتضن الفكر الوافد والتعريب ، هذا فضلا عن أن مترجمات أرسطو هي منسوبة إليه وليس هو مترجمها في الحقيقة وإنما قام بترجمها قسم الترجمة في دار الكتب المصرية ومن أبرز المواقف المؤسفة في حياة لطني السيد زيارته لفلسطين المحتلة وحضور افتتاح الجامعة الصهيونية فوق جبل صهيون.

### لطفي السيد : ( فصل من كتاب بناء الأسرة القرآنية ) :

ثلاثة محاور فكرية :

١ – الدعوة إلى القومية المصرية .

٧ - الدعوة إلىمذهب الحرين .

٣ - الدعوة إلى مذهب التعقيل.

ا - جاء لطنى السيد بفكرة الجامعة المصرية لتحل محل فكرة الجامعة الإسلامية التى عاشت مصر لها ورأت فيها عزها ومجدها بل عز الإسلام ومجده ومن المعروف أن دولة الحلافة العنانية كانت تحمل لواء الدعوة إلى الجامعة الإسلامية ووحدة الشعوب الإسلامية ، فبجاء لطنى السيد بفكرة القومية كما بشرت بها الفلسفة الغربية الوثنية وكما أوحت بها المنظات الماسونية ، بجاء ليخالف ما اجتمعت عليه اتجاهات المواطنين المصربين ليخوض في تركيا وليعلن الحرب عليها متضامناً مع القوى الاستعارية الغربية المتآمرة على تفتيت دولة الحلافة ، هذا في الوقت الذي مجتم فيه العدو البريطاني على صدر مصر مضم مخضعاً كلشيء فيها لأمره ونهيه عاملا فيها بسلاح التفرقة تحت مبدئه المعروف (فرق تسد) .

ووقف لطنى السيد معاونا للزعيم مصطنى كامل فى موقعه ضد الاحتلال وما كان يرمى إليه بإخراج إنجلترا دولياً لأن مصر بمقتضى معاهدة لندن عام ١٨٤٠ م، كانت داخلة فى نطاق دولة الحلافة العثمانية ولكن أستاذ الجيل لم يرض هذه السياسة وذهب يشنع عليها بدعوى القومية المصرية ليقدم للاستعار أكبر فائدة بفصل مصرعن مصدر القوة الوحيدة التى تستمده ومن نسبها الإسلامي وعلاقتها بدولة الحلافة.

٢ – بالنسبة لمذهب الحريين يدعو إلى حرية التعليم والقضاء والحطابة والصحافة وليكن فى ظل الاستعباد والاستعبار فهو المسئول عن صحيفة الجسريدة التى أنشئت برأسمال مصرى مختلط من مسيو فلان والحواجة

اندراوس ، وأحمد فتحى زغلول وغير هؤلاء من أصحاب المصالح في الوجود الاستعارى الذين وصفهم كرومر بأنهم أصدقاء راضين عن الاحتلال وإصدار هذه الجريدة كان إرهاصاً لتكوين حزب الأمة لمناهضة الشعور الوطنى في جريدتي اللواء والمؤيد ، فكان مهذا أول حزب شكل بوحي الاستعار وصنع على عينه وباللحوة إلى الحرية الاجتماعية كان لطنى السيد أول من أدخل نظام الاختلاط بالجامعة ، يقول دكتور عبد اللطيف حزه : (في غفلة من الرجعين والمحافظين على الحلق والتقاليد قبلت الجامعة الجديدة الفتيات المصريات طالبات مها مع الطلبة وحرص لطنى السيد ومؤيدوه على الاتثار حره هذه المسألة في الصحف حتى يضعوا الحكومة والرأى العام أمام الأمر الواقع .

٣ ــ أما مذهب التعفيل فقد وصفه دكتور حمزه بقوله: (عندى أن القصد من حركة التعقيل إنما هو إعادة النظر فى الإصلاح المصرى على أساس جديد هو العقل من ناحية ، والمنفعة الذاتية لمصر وحدها من ناحية أخرى .

وهذا كلام يم عن جهل بالتعقيل في المنهج الإسلامي ، فالعقل المسلم عقل موممن مسهدى في نظره و يحثه بالوحى يخلاف التعقيل في المنهج العربي الذي يدن به لطني السيد ، فالعقل الأوربي و نن يعبد من دون الله وهو عقل جهول مغرور تجاوز حدود عمله في عالم الشهادة المادي إلى عالم الغيب وما بعد الطبيعة . إن اللحوة إلى الفلسفة العقلية دعوة بهودية خبيثة ترمى إلى إحلال العقل محل الدين نقلها هؤلاء المبشرون من تراث الفلسفة الغربية لهدم الإسلام، أما مسألة المنفعة الذاتية لمصر من وراء هذه اللحوى فالواقع يكذبها فلم تجن مصر طوال قرن استغرقته الأنظمة الى قامت قرنا على أساس هذه الدعوة وحلولها المستوردة إلا الضعف والفقر والتمزق والذل .

#### على عبد الرازق

#### (التغريب)

(قلد یکون الحلاص من العامة رواحة وفراقها سروراً ، ولکنها علی ذلك جدیرة بأن تودع بكلمة ، فرب أذی مفارق وهو جدیر بأن تتبعه كلمة و داع ) ،

إن الشيخ على عبد الرازق لم يترك وسيلة من وسائل انتزاع الثقة من القارئ لإثاره إلا اصطنعها حتى لا تظن أن قارئاً بثق بشيء مما يقول ، فهو الأزهرى الذى يهاجم الأزهر ويكتب عنه تحت عنوان : (على أطلال الجامع الأزهر) ، فيقول : إن السنين الأخيرة دمرت ما شيدت أيدى البناة والمعمر بن و نزعت عن هيكله ما استوعته الأيام من معانى البركة ونفحات القدس والجلال ، فيا عجباً لهذا البناء الشامخ كيف يتصدع ، وما تصدع البناء ولكن لأن الرجل أخطأ فتعثر ، فهو لا يرى في الأزهر شيئاً باقياً ، وهو المنكر لعامته المفارق لها في احتقار شديد بمقال ينشره في السياسة و يرسله من باريس على النحو الذي ذكرنا .

ولا يتوقف الشيخ على عبد الرازق عند هذا الحد بل يذهب إلى أبعد من ذلك عنداً وشططاً فيكتب فى يوم مولد رسول الله صلى الله عليه وسلم من كل عام مقالا فى جريدة السياسة فيه سخرية وغمز وقد واجهه السيد محب الدين الخطيب فى الردعليه (الفتح – سبتمبر عام ١٩٢٧م) فقال:

كتب على عبد الرازق فى يوم ذكرى المولد النبوى الشريف مقالة فى جريدة أعداء الدين الإسلامى ، تطاول فيها على المقام المحمدى الاسمى ، فاستعرض يزعمه حياة صاحب الرسالة صلى الله عليه وسلم وأخذ يبحث فيها عن وجوه العظمة أثراً لافى حكم محمد

صلى الله عليه وسلم ونفاذ كلمته فى أصحابه ، ولا فى معانى العلم كما يفهمها هذا الكاتب ولا باعتبار ما للإسلام من أثر على هذه الأرض ممما أحدثه عمد صلى الله عليه وسلم بين أهلها من انقلاب اجتماعى أو سياسى أو تهذيبى أو مدنى ، كل ما براه الشرق والغرب من عظمة الإسلام الرحيم ونبيه صلى الله عليه وسلم الكريم لم تقشعه عينا على عبد الرازق لأن عينيه لا تشعران الا بالمسلة والأهرام والحديد ، وأذناه لا تسمعان غير فقعقة أسلحة الجيوش التى تزحف باسم الملوك الطغاة ، أما فتح القلوب للفضائل وتكوين النفوس وإعدادها لا يجاد خير انقلاب حدث فى الكون فهذا ليس عظيماً ولا محل لذكره يوم يبحث على عبد الرازق عن العظمة .

يقول: وما محمد صلى الله عليه وسلم وكلمته فى أمر هذه الحرب عليها الا بين طرفين ليس لها ثالث: فإما أن تكون حقاً تلك الكلمة التى جاء بها محمد صلى الله عليه وسلم، وإما أن تكون باطلا، إن تكن باطلا كلمة التوحيد — هكذا يقول على عبد الرازق — فسوف تذهب من الوجود كما تتلاشى قضايا العلم الباطلة وسوف تذوب إذا طلعت عليها أنوار العلم والعقل، وإما أن تكون حقاً كلمة التوحيد فسو ف يشق لها العلم والعقل طريقاً إلى هذا العالم حتى تستولى عليه وتشيع بين جوانبه).

ريد أن يقول: إن ما ينسب إلى محمد صلى الله عليه وسلم من عظمة في العلم والإصلاح والفتح وغير ذلك كله باطل، وأنه إنما جاء بكلمة لا تزال موضع الشك عند على عبد الرازق وتحتاج إلى زمان لتبين صدقها أو كذبها، فعظمة محمد صلى الله عليه وسلم الآن موقوفة على كلمة مشكوك فيها ،

أنا كنت أقول دائماً: إن مصيبتنا في على عبد الرازق ليست من ناحية كفره ولكن من ناحية جهله . أرأيت رجلا في الدنيا يبحث عن حل مسألة هندسية في علم الكيمياء . أرأيت قط ( أبله ) براجع معنى كلمة لغوية في كتب التشريح . إن على عبد الرازق محاول ذلك . يقول : إن الدائرة التي تنحصر فيها مباحثه هي المادة : وهذا الرجل لا يصدق بما فوق المادة ، وفي مقاله علامة أخرى تدل الناس على جهله وهي خلطه بين العقل والعلم إلى مقاله علامة أخرى تدل الناس على جهله وهي خلطه بين العقل والعلم إلى مقاله علامة أخرى تدل الناس على جهله وهي خلطه بين العقل والعلم إلى مقاله علامة أخرى تدل الناس على جهله وهي خلطه بين العقل والعلم إلى مقاله علامة أخرى تدل الناس على جهله وهي خلطه بين العقل والعلم إلى مقاله علامة أخرى الدائرة وهذا الرحل الناس على جهله وهي خلطه بين العقل والعلم المرادة المرادة على المرادة المرا

فى مسألة إثبات صحة « لا إله إلا الله » وتعريضه نفسه للفضيحة عند الناس يأنه لا يفرق بين المحيط الذى بجول فيه العقل والمحال الذى مجول فيه العلم الطبيعى فيظن أن " لا إله إلا الله" غريبة عن الاثنين .

وعندما أشرف على عبد الرازق على مجلة (الرابطة الشرقية عام ١٩٢٨) أصدر مجلة لا دينية -على حد تعبير السيد رشيد رضا - تويد ما يسميه ملاحدة العصر اللا ديني وتحرير المرأة المسلمة ، وهي تدافع عن الترك والفرس والأفغان فيا بجاولونه من تجديد مفهوم الإسلام على احتراس قليل من التعبير هو أقرب إلى الدفاع عن مصطفى كمال وأمان الله خان منه إلى الهجوم عليهما وإذا بنا ترى مقالة الدكتور طه حسين الذي اشهر بالطمن في الإسلام وتكذيب القرآن (العظيم المحيد الكريم الحكيم) خلاصة لبحثه الجهلي السخيف في ضمير الغائب واستعال اسم الإشارة في القرآن وفي العدد الثاني سلامة في ضمير الغائب واستعال اسم الإشارة في القرآن وفي العدد الثاني سلامة الروحية وعدو الأدبان كافة والإسلام خاصة وعدو الآداب ، والفضائل الروحية وعدو الرابطة الشرقية من وطنية وجنسية ولغوية وداعية الكفر والوقاحة والهتك الذي يعتمد عليهما بالأدب المكشوف و رجحه على ضده من التصون والحياء.

فن ذا الذى جعل هذه المجلة ميداناً لسباق أشهر فرسان الثقافة الإلحادية وجعلها لسان حالهم ومقالهم ومما اختارته المجلة مقاله عن (مسيلمة الكذاب) مخالفة فى مبدأها و لحمتها عما عند المسلمين يسمى صاحبها مسيلمة نبياً ، كما يسمى حداً صلى الله عليه وسلم نبياً يعنى أن كلا منهما كان نبياً لقومه ... النح

هذه هى صورة على عبد الرازق صاحب كتاب الإسلام وأصول الحكم الذى أحدث فى الإسلام حدثاً لم يقل به أحد من قبله وهو أن الإسلام دين روحى والتشكيك فى دولةالإسلام التى أقامها النبى صلى الله عليه وسلم ، وإن الإسلام دين محمد صلى الله عليه وسلم كدين المسيح عليه السلام لا رسالة له ولا حكم ولا دولة ، وقالوا : إن الكتاب إنما أريد به معارضة الملك فواد

فى سعيه نحو إقامة الحلافة فى مصر بعد سقوطها فى تركيا وهى قوله : خادعة ، فإن الكتاب إنما استهدف ضرب مفهوم الإسلام القائم على أنه دن و دولة فى الصميم .

ولقد كشف الشيخ محمد بخيت فى رده على المؤلف عن خيط من حقيقة استطاع الدكتور ضياء الدن الريس أن يتابعه ويصل إلى أن هذا الكتاب فى الأصل من تأليف المستشرق الهودى (مرجليوث) وأنه أهداه للشيخ وطلب إليه أن يذيعه بعد أن يضيف إليه بضع آيات من القرآن وحملة من الأحاديث.

وكان مرجليوث قد شن الهجوم على الحلافة لأن بلاده بريطانيا كانت في حرب مع تركيا وقد أعلن الحليفة العثماني الجهاد الديني ضدها ، والنصوص الواردة في الكتاب قاطعة بأنه كان موجها ضد الحلافة العثمانية والمعروف أن الشيخ على عبد الرازق ذهب إلى بريطانيا وأقام فيها عامين ولابد أنه كان متصلا بالمستر مرجليوث أو تتلمذ عليه (كما أسلفنا في الباب الأول).

ونجدا الموامرة تتجدد اليوم مع المد الإسلامي وصيحات اليقظة الإسلامية بكتابات عبد الحميد الكاتب في أخبار اليوم ، وبكتاب جديد أصدره عسن محمد يردد نفس الكلمات التي يتعللون بها عن الحلافة والملك فواد والحقيقة إن على عبد الرازق كان تابعاً للنفوذ الغربي فكراً وسياسة وأنه بالرغم من تلقيه علوم الإسلام في الأزهر فإنه سرعان ما سقط في مصيدة الاستشراق والتغريب من أجل الحصول على لقب ( الأستاذ المحقق) بديلا عن الشيخ القاضي ، وقد استطاع مر جليوث خداعه بأن وهبه كتابه ليصدره باسمه وهذا أمر يوحي بمدي ما تحمل هذه النفس من مهانة في قبول ترديد آراء الآخرين وهي ضد الإسلام وخاصة ومرجليوث مستشرق بهودي شديد المحقد على الإسلام ولا عجب عندما كان طه حسين يدافع عنه أن يكتشف المرء تلك الوحدة الجامعة بينهما وهي أن كلاهما كان تابعاً لمرجليوث ، فإن كتاب الشعر الجاهلي لم يكن إلا حاشية طه حسين على متن مرجليوث ، كتاب الشعر الجاهلي لم يكن إلا حاشية طه حسين على متن مرجليوث ، كتاب الشعر الجاهلي لم يكن إلا حاشية طه حسين على متن مرجليوث ، كتاب الشعر الجاهلي لم يكن إلا حاشية طه حسين على متن مرجليوث ، كتاب الشعر الجاهلي لم يكن إلا حاشية طه حسين على متن مرجليوث ، كتاب الشعر الجاهلي لم يكن إلا حاشية طه حسين على متن مرجليوث ، كتاب الشعر الجاهلي لم يكن إلا حاشية طه حسين على متن مرجليوث ، كتاب الشعر الجاهلي لم يكن إلا حاشية طه حسين على متن مرجليوث ، كتاب الشعر الجاهلي لم يكن إلا حاشية طه حسين على متن مرجليوث ، كتاب الشعر الجاهلي لم يكن إلا حاشية طه حسين على متن مرجليوث ، كتاب الشعر الجاهلي لم يكن إلا حاشية طه حسين على متن مرجليوث ، كتاب الشعر الجاهلي لم يكن إلى الشعر المهاد الشعر المهاديوث ، كتاب الشعر المهاد المهادي المهاد المها

ذكر محمود محمد شاكر ويمكن أن يقال : إن كتاب الإسلام وأصول الحكم هو حاشية على عبد الرازق على من مرجليوث أيضاً.

ولعل هذا يعطى صوره عصر التبعية الذي وقعت فيه أقلام كثيرة لامعة خدعت المسلمين يوماً ولكن الأمر لم يعد الأمر خافياً.

وقد سحلت سنوات ما بعد هذا الكتاب على الشيخ على من الخزى والذل مهما كانت محاولات إعادته إلى الحياة وتوليه منصب وزير الأوقاف يوماً وما يستوى الذى حكموا على كتابه معه ، وأن إخراج على عبد الرازق من هيئة كبار العلماء إنما يعنى رقة دينه وعجزه عن فهم الإسلام فهماً صحيحاً وأنه فتح ثغرة في الإسلام عليه وزرها ووزر من قال بها إلى يوم القيامة .

وقد اتسعت دائرة فهم الإسلام على حقيقته اليوم ولم يعد ينفع التغريب إعادة إثارة هذه الشهات من جديد .

# أمين الحولى (التغريب)

لقد استطاع الشيخ أمن الحولى أن يبرك بصانه على تلاميذ أشربوا مهجه وساروا على طريقه الذي علمه إياه من المستشرقين والمبشرين في روما ، عندما سافر إليها إماماً للسفارة المصرية ووقع في شباك المتآمرين ووجدوا فيه صيداً ثميناً . يظهر على عبد الرازق في نتاج محمد أحمد خلف الله عن الفن القصصي في القرآن ويظهر أيضاً في عمل تغريد عنبر وكتابها عن القراءات فتلك أثارنا تدل علينا وتكشف حقيقة الأهداف الحفية ، فقد كان مشرفاً على الرسالتين ومن وراء النصوص التي حاولت أن تتحدث عن بشرية القرآن وعي التشكيك في صدق قصص القرآن .

وقد حدثى أحد تلاميذ الشيخ أمن الحولى ، فكان مما قاله : إن لأمن الحولى كما لغيره آراء لم تكتب دائماً وإنما كانوا يقولونها لتلاميذهم وأهم أفكار أمن الحولى أن الوحى ما هو إلا شعور داخلى من عند النبي صلى الله عليه وسلم وأن القرآن قسهان : قسم عمل النواميس الكونية والقسم الثانى : المعاملات . والمعاملات قسم خاص عجتمع خاص ، وهو قابل للتغيير ، أى أن الإسلام ليس نظاماً أجماعياً ، وإنما هو دن لاهوتى كالمسيحية .

هذه كانت روح الجامعة المصرية وكلية الآداب فى الثلاثينات وكان أمين الخولى على طريق الدكتور طه حسين يروج لعدة شهات :

أولا : بشرية القرآن وأنه من صنع محمد صلى الله عليه وسلم (ويبدو هذا واضحاً في إشرافه وتوجيهه لحلف الله وتغريد عنبر )

ثلنياً : دعوته إلى إقليمية الأدب ، ونظرية الأدب المصرى واستبعاد فكرة عروبة مصر ، أو القومية العربية .

وقد تولى أمن الحولى تنمية هذه البذرة وبذل فى هذا السبيل جهوداً كبيرة طوال مدة توليه التدريس فى كلية الآداب سعى إلى دعم هذه النظرية ونشرها بوجه خاص بين طلابه ، وشرحها فى محاضرة عامة ( أوائل عام ١٩٣٤) بقاعة محاضرات الجمعية الجغرافية وفى مجلة كلية الآداب، واعترض على درس الأدب العربى على أساس التقسيم الزمانى وقال : (بضرورة العدول عنه إلى التقسيم المكانى و درس الأدب العربى إقليماً بعد إلى عصراً بعد عصر (مصر فى تاريخ البلاغة) .

وادعى أن ليس للأمة الإسلامية على أى حال تلك الوحدة فى تاريخ الأدب العربى وقد راجعه فى رأيه هذا كثيرون فى مقدمتهم ساطع الحصرى .

أما بالنسبة لدراسة القرآن في كلية الآداب فقد كانت مصدر اعتراض من الكثيرين بما انهى إلى منعه من هذا العمل ، فقد كانت دراسته لبلاغة عاملا القرآن نوعاً من السخرية بالقرآن الكريم ، وكانت دراسته للبلاغة عاملا على هدم البلاغة العربية التى قامت على أساس القرآن الكريم وإقامة فن جديد استورد اسمه من الآداب الغربية وهو (فن القول) . وقد كشف الكثيرون عن زيف دعواه وهدفها الحبيث في التوهين من العلوم التى أنشأها القرآن الكريم ، إلى جوار ما كان يدعو إليه طه حسن بالنسبة للنحو وغيره مما براد به القضاء على وسائل فهم القرآن الكريم ، وقال في الدفاع عن خلف الله ( إنه لا يلزم أن تكون حوادث القصص القرآني قد وقعت بل مها ما هو تصوير وتمثيل للمعاني ) وهو الذي حاول أن يقنع خلف الله بلا مها ما هو تصوير وتمثيل للمعاني ) وهو الذي حاول أن يقنع خلف الله بلا مها ما هو تصوير وتمثيل للمعاني ) وهو الذي حاول أن يقنع خلف الله بلا مها ما هو تصوير وتمثيل للمعاني ) وهو الذي حاول أن يقنع خلف الله بلا مها ما هو تصوير وتمثيل للمعاني ) وهو الذي حاول أن يقنع خلف الله بلا مها ما هو تصوير وتمثيل للمعاني ) وهو الذي حاول أن يقنع خلف الله بلا مها ما هو تصوير وتمثيل للمعاني ) وهو الذي حاول أن يقنع خلف الله بعدا بلا عباد على نصوص محرفة أو غير صحيحة أو من وجهة نظر أي

وهكذا هوجم القرآن من ناحيتين: هاجمه محمد حسين هيكل من ناحية المعجزات، وهاحمه أمين الرافعي وخلف اللممن ناحية القصصوقال في هذا:

— للمؤمن حق تأويل هذا القصص على أساس أن القرآن يعبر عن المعانى ويصورها بالحكاية وأسلوب الحوار.

إن وجودشىء من قصص القرآن لا يقتضى صحته لأنه يحكى من حال
 الأقدمن الصحيح والفاسد والصادق والكاذب .

متابعة الشيخ محمد عبده فى تأويله الملائكة بالروح والقوى والشياطين و إبليس بدواعى الشر وتأويل قصة آدم عليه السلام .

\_ قوله: إن المدول أعلى كعباً في الإيمان فمن يسلم لأنه أكثر اطمئناناً وأقل تعرضاً للشكوك.

(قدمنا الردعلي هذه الشبهات في كتابنا المساجلات والمعارك الأدبية) .

بل إن الشيخ أمين الخولى ذهب إلى أبعد من ذلك فقد كتبت ابنته عنه تقول :

لم يقنع بالمسلك التقليدى الذى سلكه أغلب معاصريه وأبناء طبقته بالاكتفاء بالتعليم الدينى ولكنه استطاع بطموحه وسعة أفقه أن يغزو آفاقاً جديدة ، آفاق حضارة الغرب ، وعندما سافر بعد تخرجه من مدرسة القضاء الشرعى إلى أوربا حيث عين إماماً فى المفوضية المصرية فى روما ، ثم فى برلين كانت السنوات الحمس التى قضاها هناك فى العمل والدراسة لقاءه الأول والمباشر مع الحضارة الغربية ، وكان كما كتب صلاح عبد الصبور يخدم الحضارة الغربية فى مظاهرها الثقافية والفكرية دون أن يستخذى أمامها وبرى أن من واجبنا أن نفيد منها فى تنقيح مفهوماتنا وتصحيح نظرتنا وإراء أرواحنا .

ونحن نسأل أن هذا العطاء الذى تقدمه الحضارة الأدبية غير إفساد البيوت بإدخال الفنون المنحرفة التى تشغل عن الوجهة الصحيحة التى رسمها الإسلام . إن أمين الحولى لم يحضر لنا من الغرب غير مفاهيمه تلك فى الأدب وفى التفسير وفى احتقاره للبلاغة العربية وفى تفسيره للقرآن ، هذا الذى يحاولون تصويره بأنه موقف الباحث المستنير البعيد عن التزمت والتعصب، وهل التمسك بالإسلام على حقيقته والإيمان عفاهيمه الأصيلة هو عثابة تعصب وأبن موقفه من الإسلام وهو داعية الفن والحياة على النحو الذى أشاعه فى مجتمعه، هذا الجانب الذى كشفت عنه الدكتورة سمحة الحولى حين تقول: جانب من شخصيته أدين له بوجهة حياتى وهدفها ، ذلك هو صلى بفن الموسيقى فقد بدأت تلك الصلة من الطفولة المبكرة وبتوجيه (رشيد) منه

لماذا اتجه هذا الاتجاه وهو ابن القرية والشيخ المعمم الذى ظل طوال حياته عافظاً على زيه الإسلامى ، ولعله كان الوحيد من أبناء جيله من خريجى مدرسة القضاء الشرعى فى احتفاظه نزيه وكان يقول :

أنا مؤمن بالتطور ، أنا أحب المسرح والموسيقي الكلاسيك وفي بيتى معمل علمي وتفسيرات القرآن وفي بيتى أركستراً صغيراً . إن ما خرج به أمين الحولى من قراءاته وأسفاره ، أنه عاد لمصر متفتحاً على الغرب رافضاً كل أشكال الجمود النفسي والانغلاق على التراث داعياً إلى الاستفادة من الثقافات الأجنبية ، لقد تفتحت طفولتنا على ذكريات تجاربه مع المسرح ليس كعاشق للمسرح فحسب ، بل كمؤلف مسرحي مارس الكتابة المسرحية في بداية حياته رغم ما كان بحف بالمسرح حينذاك من محظورات الدن والتقاليد وخاصة بالنسبة لمطالب يدرس الشريعة الإسلامية .

وتشربنا فى طفولتنا ذكريات أسفاره ومشاهداته للأوبرا فى إيطاليا وحفلات موسيقية حضرها ومعارض فنية زارها .

وكان يردد أمامى بإعجاب اسم عازفة بيانو مصرية سمعها تعزف فى أوربا موسيقى كلاسيكية ، وكان حديثه عنها عنصراً جوهرياً فى اجتياز طريق حياتى فيا بعد ، فقد كان النموذج الذى اختاره والدى ليحدثنى عنه كمثل وقدوة هو هذه العازفة المصرية ونمت معى تلك الهالة التى نسجها عقلى الصغير حول (عايدة علم) وامتدت إلى عشق أصيل للموسيقى وقبل أن أبلغ الثامنة عاد والدى إلى البيت يوماً متهللا وبشرنا بأنه قد اشترى لى بيانو ، الثامنة عاد والدى إلى البيت يوماً عازفة بيانو حقيقية مثل (عايدة علم) وعندما إحتل البيانو مكانه فى حجرة الصالون بدأت حياتى تدور حوله وبدأت خطواتى الأولى على طريق الموسيقى .

واستمرت هذه الدراسة أعواماً طويلة وأ صبحت من معالم حياة الأسرة وعندما عاد من رحلته إلى الصين عام ١٩٥٥ أحضر معه بعض النوتات الموسيقية وعرفت حمال أنشاد الربابة ، وعزف الأرغول ، والناى ، والمزمار وروعة المواويل كأنه اتفق معهم أن يقدم لهم أولاده عن طريق الفن » .

الحق أن أمن الحولى خدعه بريق الحضارة وبريق التبعية للفكر الغربى ولمفاهيم المستشرقين وظن كما ظن طه حسين وغيره أنها منطلق للشهرة والتبريز ولكن أضواء الحق لم تلبث أن ظهرت فكشفت هذه البوارق الحادعة والمحدوعة على السواء.

وقد قرر العلماء إلغاء رسالة تغريد عنبر التي كتبها بتوجيه الشيخ أمين الحولى لمحافاتها لروح البحث العلمي في مسائل متصلة بالدين وقد ذهبت إلى الاستشراق في روما فطبعها ونشرها في إهمام كبير .

وكان الشيخ على الحفيف قد كتب يقول: اطلعت على الرسالة فلاحظت أن بالمقدمة حملا تدل على أنه كان للنبى صلى الله عليه وسلم اختبار شخصى في إبدال لفظ بآخر في القرآن راه من المصلحة وفي تغيير حملة بتقديم كلمة فيها على أخرى لزيادة الإيضاح والبنيان، كما انهيت من عنها في الحاتمة إلى أن الآراء في القراءات المختلفة لم يكن توفيقيا وإنما كان مرده أحيانا إلى عوامل بعضها شخصى وبعضها مكانى ، ذلك ما أثار الضجة ، وترتب عليه انهام الكاتبة بالزيغ في العقيدة وهي شهة لا يؤيدها دليل وهي فيها مخطئة قطعا ولكن ذلك لا يترتب عليه انهامها بأى زيغ ولا يستنبع إلا نسبة الحطأ إليها وتهافتها في الحكم بلاسند بناء على مجرد ظن واستنتاج شخصى) .

المهم أن هناك شهات أوحى بها صاحب فكرة الرسالة ، وضعت بن يدى طالبة قليلة الحبرة بالتحقيق العلمي وتقدير ظروف النص وليس لمسا أرضية أساسية في دراسات القرآن إلا ما تعلمته في كلية الآداب .

## عمل الشيخ أمين الحولى في حقول خسة :

- ١ إقِليمة الأدب.
- ٢ ــ طمس البلاغة العربية وتغليب مفهوم ( فن القول ) .
  - ٣ ــ العامية من مولدات الفصحي .
- ٤ تغليب الجاليات على الأخلاقيات والدعوة إلى الفن بمفهومه الغربي ،
   ٥ الدعوة إلى الاحتكاك بالغربيين احتكاكا مباشراً وعملياً بالسفر

14.

# حسین فوزی (التغریب)

منذ وقت بعد بدأت حملة الدكتور حسن فوزى عل النراث الإسلامي ووقوفه منه موقف الازدراء والانتقاص ، فقد علت في نظره الأساطير الغربية وكتابات الجنس واللهو والموسيقي فاغتر بها وملأت نفسه وكانت كلهاته دائمياً تحمل ذلك الطابع من الأغضاء نحو الثقافة الإسلامية وهو من أجل هذا الاتجاه يعلى من شأن الإقليمة والفرغونية وينظر إلى اللغة العربية في ازدراء ، وبالرغم من بلوغه سن الشانين فيا زال مهوراً بالحضارة الغربية في مرحلتها المضطربة الفاسدة التي تعيشها الآن ، ويتحدث عنها في إعجاب شديد ، بل أنه يقول : إنه لا توجد إلا حضارة واحدة هي الحضارة الغربية وهو في كل هذا الاتجاه إنما بجرى عجري التبعية للاستشراق والتغربب ونظرته إلى الحضارة نظرة مضطربة غامضة ، مسرفة في التبعية والعصبية التي لا نجد في الغرب نفسه من يتعصب لأخطائها وفسادها ، وهو يعلن دائمـــاً أن الحضارة ليست هي البحث العلمي والمعاقل ، ولكنها هي إلى ذلك المسارح والتصوير والفنون المنحرفة كلها ومفاهيمه فى الدين هى مفاهيم التفسيرات الغربية والمادية والعلمانية ، حيث يقول : إن الدن وإن المحتمعات الحديثة لا يسرها الدين اليوم ، كذلك فهو يتنكر عن الناحية الحلقية في المعاملات الإنسانية

وهو يتابع الاستشراق وخصوم الإسلام فى انتقاص الحضارة الإسلامية ويرى إنها مقتبسة من الحضارات الفارسية والهندية واليونانية .

ومن أخطائه قوله: إن الإنسان حر فى عقيدته ، وأن الدين للديان ، وأن الاين للديان ، وأن الإنسان له علاقة بالله بينه وبين نفسه وأنه من الحطأ أن يملى على شعب متقدم نحو الحضارة أن يلتزم بمبادئ أو قواعد سلوكية وضعت فى عصور وفى أمكنة غير هذه العصور .

ومن حماع هذه الآراء بري الدكتور حسن فوزي ليس إلا مستشرق يتحدث باللغة العربية وأنه بعيد كل البعد عن أنَّ يعطَى الفكر الإسلامي شيئًا ولكن نشره لهذه الآراء المسمومة ومداومة ترديدها يوحى بأنه مقم علها في إصرار وعناد وتعصب بالرغم من النوافذ الجديدة التي فتحت أمام الفكر الإسلامي سواء بمناكتبه المفكوون المسلمون من كشف عن مفاهيم الإسلام واختلافها اختلافاً واضحاً عن المفاهيم التي كان يرددها التغريبيون في الثلاثينيات والمأخوذة من مفهوم الدىن فى الغرب على أنه لاهوتاً وعبادة وهو المغنى المستمد من مفهوم المسيحية بعد أن هرمتها الدوائر العلمية وحجبتها عن المحتمع ، أم أن أمثال هؤلاء معلمون ملقنون لا يكفون عن ترديد هذه الأفكار لإفساد القلوب والعقول : إن الدكتور حسبن فوزى لو قرأ ـــ ولابد أنه قرأ لبعض كتاب الغرب الذى يعجب به لوجد إحساساً واضحاً بَالْإِنْصَافَ نَحُو الْإِسْلَامُ مِنْ نَاحِيَةً ، ومُحَاوِلَتُهُ لَتَفْهُمُهُ ، ولوجَّد تلكُ الظَّاهُرة الواضحة بن مفكري الغرب للكشف عن زيف الحضارة الغربية وفسادها وهزيمتها وأزمتها الواضحة التي لا بمكن للنظر الصادق أن يتجاوزها ولكنها لاتعمى الأيصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ، ومارأيك في رجل في سن الثمانين يتحدث عن مقارنته بين الرقص وبين الموسيقي ، ولا يخلي هذا الانجاه ولا نخشى سحرية الناس به ويقول : ( لقد نشأت في أجيال الإعجاب بالغرب إلى درجة الإعمان تمقومات الحضارة النابضة المتحركة) وهل إذا نشأ المفكر الحصيف في حيل وعلى مفهوم ، أفلا بمكن أن يتغير تفكيره مع الزمن وأن يكتسب معلومات أوسع وأن يغير نظرته إلى أشياء كشرة ، ذلك هو الجمود الذي يصيب بعض القلوب فيختم عليها فلا تستطيع آن تتجاوز واقعها وهو ممتلىء بالعفن والفساد .

من يتصور أن مفكرا عالماً من العلوم تشغله تفاهات حضارة أوربا ويقضى حياته فى البحث عن تسريحات الشعر والرقص والنظر إلى الفاتنات الحارجات فى الصباح إلى العمل فى باريس ليتحدث عن ملابسهن وأزيائهن ، ويتحدث عن الكاتدرائيات والفن القوطى فى أوربا ، وزياراته للمعابد والكنائس ولعل أسوأ ما يحاول الدكتور حسين فوزى أن يردده فى السنوات الاخرة هو متابعه ليثار التغريب :

حين يتحدث عن الحضارة يتحدث عن حضارة : أثينا (روما) الغرب. وحين يتحدث عن الفن يتحدث عن الموسيتي الغربية . وحين يتحدث عن اللغة يتحدث عن العامية .

وحين يتحدث عن التاريخ يتحدث عن الفلكور الشعبي والعامى ، يقول : إن تحولى إلى العامية في بعض الألفاظ والتراكيب مذهب قدم ، ويقول : إنه معجب بالعامية المصرية التي تتكلمها الأمهات وهو في هذا يزدرى الفصحى ، ويهاجم النحو والبلاغة ويحاول استخراج كلمات من الجاحظ ، وان جي في الدفاع عن العامية ، فإذا عرضت له تساولات مول فساد الحضارة الغربية دافع عنها بحرارة وقال : إن كل الحضارات عرفت الحير والشر ، وأن الإنسان صانع الحضارات لم يتخل عن أسهم المهيمية فيه ، ويشك في أنه يتخل عنها ثم يسخر سخريته فيقول :

( إذا أردت مدينة فاضلة فاحشد لهما الأنبياء والرسل المعصومين ، وانظر إلى يوم الفردوس وحضارته وهذه لن تقوم إلا بعد قيام الساعة وبعديوم الحساب مع التحفظ على الحور العنن والحذر منهن) .

أيه سخريته بالدين واليوم الآخر ، وبحقائق الحياة والوجود ، ألا فليعلم الدكتور حسن فوزى أن ذلك كله حق ، وأنه إن لم يرجع فسوف بجد يديه صفراً من كل شيء نافع يوم يقوم الحساب وسوف لا يشترك في هذه الحضارة التي يسخر منها ، ويكني حسن فوزى لإعادة النظر في كتابانه قوله في إسرائيل : (إن المصريين لديهم شعور عميق بأنهم ليسوا عرباً، كما أن العرب ليسوا فراعنة وأن حمال عبد الناصر فشل في إكراه الشعب بالقوة على أن يوممن بأنه عربي ) ، ونقول : إن الشعب يعرف أنه مسلم ، أما الإكراه على القومية ممفهومها الوافد فقد رفضه المصريون ولكن إيمامهم بالعروبة متصل مفهومهم الإسلامي الجامع .

يقول الأستاذ جابر رزق : ( هذه هي المرة الثانية التي يذهب فها الدكتور حسن فوزى إلى إسرائيل ليحاضر هناك مفترياً بالكذب على

الشعب المصرى جاحد لعروبته إرضاء للهود المغتصبين لفلسطين ورغم الاستنكار الذي وجه به الدكتور (الفرعوني) لما قال في زيارته الأولى فهو لا يزال بمعن في التبجح والافتراء والكذب في دعواه بأن مصر فرعونية وليست عربية ، والسر وراء تملق الدكتور العجوز للهود هو أنه قد باع نفسه للهود من قديم ، من قبل أن تقوم دولة الاغتصاب الصهيونية على أرض فلسطين العربية المسلمة وهذه حقيقة تاريخية كشفت عبا الباحثة المصرية (سهام عبد الرازق) في رسالها صحافة الهود العربية في مصر ، حيث كشفت الباحثة عن أساليب الهود في السيطرة على أصحاب الأقلام الكثيرة أمثال الدكتور طه حسين ، والدكتور لويس عوض ، وتوفيق الحكيم ، والدكتور حسين فوزى وغيرهم .

وقد أشارت الباحثة إلى أن الهود لجأوا بانشاء مجلة الكاتب المصرى إلى مصادقة كبار الكتاب والأدباء المصريين والتقرب الهم حيى بمنعوهم بطريق غير مباشر من الكتابة ضد الهود.

ومن هولاء الدكتور حسين فوزى فالعلاقة بينه وبين اليهود قديمة عرها أكثر من ثلاثين عاماً .

وهكذا ترى الدكتور حسين فوزى محبوساً فى عصر الإحياء الأوربى وعصر التنوير الذى امتد عبر القرنين السابع عشر والثامن عشر متضمناً الثورة الفرنسية ، دون أن يطلع أبناء أمته على الحقيقة : من أن عصر التنوير هو عصر اليهود الذى أخذوا يزيفون الفكر العربى المسيحى ويدخلون إليه الألحاد والإباحة والمادية ليعدوه بالماسونية إلى الثورة الفرنسية التى قضت على وحدة الفكر المسيحى وأنشأت تلك التيارات التى حطمت الدين فى أوربا.

لقد كان أساتذة حسن فوزى فى الغرب ، وأساتذة طه حسن ، هم هولاء البهود صانعوا علوم المدرسة الاجتماعية الفرنسية التى رضع لبانها توفيق الحكيم فى الاتجاه نحو الفن القصصى الذى تسير مصادره من التوراة والتلمود فى قصة سلمان وأهل الكهف والذى دفع حسين فوزى إلى هذه الوجهة الغارقة فى الأوبرا والموسيتى والإعجاب بهذا الجانب وحده من

حضارة الغرب ، جانب الفنون الإباحية الراقصة الماجنة ، متحدثاً عن ثلث المعرفة الواسعة بالعزف والنغم والموسيق الغربية الصاخبة ، والتي كان وسولها وداعها والمتحدث عنها – يقول توفيق الحكيم : لقد كتب القدر عليه وعلى صديقه حسين فوزى أن ينهيا العمر في الوحدة المظلمة المولمة ، فلك أن النفوس لم تنطو على ضوء واحد من الإيمان بالله تبارك وتعالى الحالق ، إلا تلك الصيحات الهستيرية التي يصدرها توفيق الحكيم والتي لا تمثل عوده إلى الله ولا التماس التوبة .

ذلك الإصرار الذي بجمع بينهما على أننا فراعنة ولسنا عرباً ، وعلى تلك الدعوة الجريئة على الإسلام التي يدعيها حسين فوزى بانهامه بأن التشريع الإلهي لم يغطى كل تفصيلات الحياة ، وهي عبارة من عبارات المستشرقين الساذجة التي لا معنى لها ، فهل من شأن التشريع الإسلامي أن يقدم كل تفصيلات الحياة أم يعطى الحطوط العامة ويدع للفقهاء على مدى العصور إنجاد الفتوى لمكل ما يطرأ من جديد وبذلك يظل الإسلام قادراً على العطاء المتجدد وفي رأى حسين فوزى أنه بمكن التخفيف من غلواء المادية وذلك بإعطاء الحياة الروحانيات التي هي في نظره هي الفنون ( الروحانية هي الأدب والمسرح والأوركستر ).

فهل هذا رأى سليم يتفق مع مفاهيم العلوم ، أم أن الروحانية هي إعلاء الجانب الرباني في الحياة وكسر حمود المادية . إن الأدب والمسرح والأوركستر اليوم هو أسود صفحات المادية التي تدعو إلى الجنس والإباحية والجرى وراء الأهواء .

إن كل دعوة حسين فوزى هي المصرية ( بمعناها الإقليمي ) هذه المصرية المحردة من العروبة والإسلام ، مدعوة لاعتناق الحضارة الغربية بلا تحفظ ولا احتباط .

وتلك دعوة باطلة قد تجاوزها الزمن وماتت ولن تقوم لها قائمة

#### عباس محمود العقاد

### (أخطاء المهج)

درس الأستاذ العقاد الفكر الإسلامي في العقود الآخيرة من حياته (سن الحمسين) ولذلك فقد درسه من خلال الفكر الغربي الذي تأثر به طويلا ومن ثم فقد كان مرجعه في الفهم نظريات غريبة قامت أساساً على مفهوم المسيحية أو على معارضة مفهوم الإسلام الجامع مثل كتابات البهود والنصارى الغربيين في مفهوم التوحيد ولذلك فقد لتى كتابه عن (الله) معارضة من الباحثين المسلمين (راجع كتابنا: الشهات والأخطاء الشائعة)،

كذلك فإن العقاد لم يدرك الفرق بن العبقرية والنبوة ، فوصف النبى صلى الله عليه وسلم بمــا وصف به أبو بكر وعمر رضى الله عنهما – مع أن النبى صلى الله عليه وسلم يتميز بأنه نبى مرسل يوحى إليه .

كذلك فإن الأستاذ العقاد حاول أن يفسر شخصية عمر بن الحطاب رضى الله عنه على أساس نظرية لمبروزو فى الوراثة وليس على أساس أن الإسلام هو الذى غير الكيان النفسى له وحوله من حال إلى حال .

ومن أخطائه استعال الألفاظ القرآنية فى المعانى السياسية الحربية ، كقوله فى قصيدة إلى سعد زغلول (أنا جبارك) ، وكلمة جبار من صفات الله تبارك وتعالى ، وقد أخطأ سعد الذى تربى فى الأزهر فى استعالها ، كما أخطأ العقاد فى تداولها . وفى الشعر استعمل كلمة (رحمن) للشاعر ، وهى خاصة بالله تبارك وتعالى :

ومن ذلك كتابه عن ( ديمقر اطية الإسلام ) حيث نقل حميع ملامح الفكرة الديمقر اطية الغربية وطبقها على الإسلام مع أن الإسلام يحتلف اختلافاً واضحاً عن الديمقر اطية الغربية وإذا كان هناك لقاء في بعض المفاهيم

الديمقر اطية أو الاشتراكية فهو لا يدل بالطبيعة عن أن الإسلام ديمقر اطياً أو اشتراكياً وانمساً للإسلام ذاتيته الخاصة المتمنزة .

كذلك فإن الأستاذ العقاد عالج الفكر الإسلامي معالجة فلسفية على النحو الذي كتب به ( الفلسفة القرآنية ) و ( التفكير فريضة إسلامية ) و الإسلام مهج متميز له مفهوم قرآني خالص ، أما التفسير الفلسني فهو بمثابة مرحلة من مراحل التفسير الإسلامي التي مر بها الشيخ محمد عبده واقبال وغيرهما والتي لم تحقق أثراً كثيراً للإسلام.

وعندما ألف العقاد كتابه عن محمد عبده: كتب أحد الكتاب (كامل الشناوى) يتحدث عن ما أسماه صفحات ناقصة عن علاقة محمد عبده وكرومر وقال: إن القارئ في حاجة إلى من يتحدث عن هذه الصداقة ويفسرها ويبرر موقف الأستاذ الإمام منها . وقال العقاد: إن محمد عبده لم يكن صديقاً لكرومر ولكنه كان خصماً للخديو عباس ، وسر هذه الحصومة أن الإمام أراد أن ينهض بإصلاح الأزهر وإصلاح الأوقاف وإصلاح الحاكم الشرعية وكان الحديو برى أن هذه الإصلاحات إفساداً لسيطرته ومطامعه .

وكان كرومر يعارض الخديو وكان طبيعياً ألا تقوم الحرب بين كرومر والمفتى الذى يتخذمن وظيفته وسيلة للإصلاح .

وقال العقاد: لقد استغل كرومر خصومة المفتى للخديو فكان يزور محمد عبده فاضطر محمد عبده إلى أن يرد له الزياوة ولكن هذا لا يعنى أن محمد عبده كان نخدم الاحتلال.

وعارض بعض الكتاب أن يضاف كتاب العقاد عن (بنيامين فرانكلين) إلى عبقريات العقاد: يقول سامى داود وقد مر بعد عهد الأنبياء والصحابة أربعة عشر قرناً خطاها العقاد جميعاً فلم بجد فيها عبقرية واحدة تستحق الذكر ثم جاء العصر الحديث بكل العبقريات العلمية والفلسفية والسياسية والاقتصادية فمر العقاد بهذه العبقريات جميعاً ، ثم اختار عبقرية واحدة منها ليبدأ بها عبقريات العصر الحديث: هي عبقرية بنيامين فرانكلين الأمريكي الذي نسبت إليه هذه المؤسسة. وقال إن تأثر العقاد قد جعله يرفع بنيامين فرانكلين المستوى عبقريات الأنبياء والصحابة والحلفاء الراشدين أو على الأقل

خصه وحده بهذا الارتفاع دون كل العباقرة الذين مروا بهذه الأرض . وكان سامى داود يقصد أنه كتاب دعاية للناشر الأمريكي .

وقال العقاد فى الرد على ذلك فى إبانه أنه كتب عن سعد زغلول وغاندى وابن الروبى وأبى نواس وبيكون ، وبرنار دشو ، و دار النقاش حول مهاجمة العقاد لأو دلف هتلر وسفر العقاد إلى السودان خوفاً من وصول الألمان إلى مصر . ولا ريب كانت حملة بعض الكتاب اليساريين على العقاد نتيجة كتابه عن الشيوعية وعن كارل ماركس . ولكن البعض كان يرى أن العبقريات كتبت لمهاجمة مفهوم الماركسية فى معارضة البطولة الفردية وهاجم البعض مقالاته فى المصور عن الشركات المختلفة وقالوا انه كانت إعلانات .

# محمد حسين هيكل (أخطاء المهج)

لا نستطيع أن نتجاهل الحقيقة وهي أن الدكتور هيكل كتب (حياة محمد) في وجه التحديات التي قامت في البلاد العربية والإسلامية بانتشار التبشر وتوسعه ، وقد وقف في وجه هذه الموجة وقفة شريفة ، ولكنه حس لجأ إلى كتابة سبرة النبي الأعظم ليجعلها سبيلا إلى مواجهة هذه الظاهرة الخطيرة لم يتمكن من امتلاك الأداة الإسلامية الصحيحة فقد كان لا يزال حاضعاً للأسلوب الغربي في التفكير في إطار المفاهيم العلمانية والمادية ، ومن ذلك أنه بدا كتابة السبرة بترجمة كتاب مستشرق فرنسي هو ( درمنجم ) له موقفه الطبيعي من الإسلام وإن كان في كثير من مواقفه محاول البحث عن الحقيقة ، غير أن الدكتور هيكل تبني كثيراً من آراء الاستشراق ومفاهيمه فجاءت دراسته عن (حياة محمد) مشوبة بكثير من الأخطاء :

أولا: محاولة تصويره أن الإسراء بالروح ، تحت عبارات براقة كقوله أن محمداً صلى الله عليه وسلم فى لحظة الإسراء والمعراج انتنى لديه حجاب الزمان والمكان واجتمع الكون كله فى روحه فوعاه منذ أزله إلى أبده ليصل بعد ذلك إلى أن الإسراء تم بالروح وذلك لأن الإسراء بالجسد - كما يقول الأستاذ على العربي فى محثه فى مجلة دعوة الحق - يتنافى مع المناهج الغربية إذ العمل كما يقول هيكل فى عصرنا الحاضريقر هذه الإسراء بالروح ويقر المعراج بالروح ، فحيث تتقابل القوى السليمة يشع ضياء الحقيقة و يخلص من هذا إلى أن الإسراء والمعراج وقعا بالروح أو الروايا فقط .

ثانياً: يرفض الدكتور هيكل الأحاديث المروية عن شق صدر الرسول عليه الصلاة والسلام في طفولته من قبل ملكين كريمين ويدعم هذه الأحاديث

في سورة الانشراح وحجته في ذلك (١) عدم اطمئنان المستشرقين وجماعة المسلمين إلى رواية الملكين ، ويرونها ضعيفة السند ويرى المستشرق وليم موير أن الرسول صلى الله عليه وسلم أصابته نوبة عصبية ، وإن كان « درمنجم» يرى أنها لا تستند إلى شيء صحيح غيرما جاء في ظاهر الآيات (٢) إن شرح الصدر كان روحياً عمّاً (الغاية منه تطهير القلب وتنظيفه ليتلتى الرسالة القدسية خالصة ويؤديها مخلصاً تمام الإخلاص

ثالثاً : أن محمداً صلى الله عليه وسلم ليس في حاجة إلى الحوارق ، كما تيسرت لسابقيه من الرسل وأن حياة محمد كانت كلها إنسانية سامية وينساق هيكل مع ما أسماه الموضوعية والروح العلمية حتى فيما أخمر عنه القرآن بصريح القول وواضح العبارة فيما يختص بالكارثة التي وقعت لجنود أبرهة عناما هاجم مكة بجيوشه قصد تهديمها ، ولما فر السكان لشعاب الجبال ، وخلا الجو لأبرهة وجنوده لتخريب بيت الله الحرام ، يرى هيكل أن وباء الجدرى قاء تفشى بالجيش ، وبدأ يفتك به ولا يقبل قصة الطبر الأبابيل التي رمت المغرين محجارة صغيرة فقضت عليهم ، وعلى فيلهم فهذا منطق العقل يقول بالجراثيم والوباء ، أما ما سوى ذلك من قدرة القادر الحكيم فيدعى أنه أمر لا يقره العلم وترفضه الحتمية في القوانين العلمية ، يقول على العربيي: الحقيقة أن هيكل أراد أن يتقرب إلى أصدقائه من المستشرقين. كما أنه كان يتقرب إلى بعض الوزراء المسيحيين في الحكومة المصرية ، وكان السائد في عصر ١٩٣٥ موجة المناهج الغربية والروح العلمية الموضوعية التي كان يصدرها الغرب بواسطة المبشرين والمستشرقين وتلاميذهم وشعرائهم في اللهول الإسلامية فنجدها تطبق على الأدب العربي ويتسلل إلى الحكم فنثار قضية الفصل بين الدين والدولة وكتاب على عبد الرازق ( الإسلام وأصو ل الحكم) أكبر شاهد ، ألفه بعد سقوط الحلافة العثمانية عام ١٩٧٤ .

ويقول إن الشيخ مصطنى صبرى قد هاجم هذا المنهج هجوماً واسعاً ف كتابه (موقف العلم والعالم من رب العالمين ) .

وقد أورد الشيخ محمد زهران فى مجلة المنار أخطاء هيكُل فى السيرة ١ – أن كلامه فى بدء الوحى يفيد أن أول سورة ( اقرأ ) نزل مناماً .

- ٢ ــ ما أورده في قصة إبراهيم والكعبة.
  - ٣ ــ قصة شق الصدر .
  - ٤ ـ الإسراء والمعراج.
    - ٥ ــ معجزة الغار.
    - ٦ \_ قصة سراقة .
  - ٧ ـــ إنكاره المعجزات.

وقد عالجنا هذه الظاهرة في محث مستقل نورده بعد :

### أخطاء فى كتابة السرة

إن هناك ظاهرة عيقة تبدو في أفق الفكر الإسلامي الحديث جدرة بالرصد والدراسة: تلك هي انطلاقته إلى آفاق الرشد و دخوله مرحلة الأصالة استمراراً من المنابع الأولى وتحرراً من زيف المحاولة التي أجرتها حركة الاستشراق والتبشر والغزو الثقافي خلال السنوات الحمسن الأخيرة ، وقد انبعثت هذه الحركة المتجهة إلى الناصيل على يد حركة اليقظة الإسلامية التي حلت لواء الدعوة لائتماس المنابع في المنهج القرآني بعيداً عن مناهج الفلسفات أو الاعتزال.

### والظاهرة كما يلي :

فى خلال فترة الاستعار الغربى للعالم الإسلامى كانت المحاولة ترمى إلى (تفريغ الإسلام من مفاهيمه الأصيلة) وقد جرت هذه المحاولة باستخدام مذاهب ترمى إلى عزل مفهوم الجهاد كما حدث فى القاديانية ، أو إعلاء شأن المفهوم العقلانى أو المفهوم الوجدانى ، اعتماداً على صور قديمة فى الاعتزال أو التصوف الفلسنى أو الباطنية . وقد كان لهذا الاتجاه الفلسنى أثره الوقتى فى ردعادية الاتهامات التى وجهت إلى الإسلام بأنه ضد العقل أو أنه جبرى بنكر الإرادة الفردية .

وقد حاول كثير من الباحثين الدفاع عن الإسلام بأسلوب الفلسفة أو المهج الغربي للبحث أمثال محمد عبده ، وإقبال ، والعقاد ، والدكتور هيكل.

ولكن منهج القرآن كالماء لا يستغنى عنه أحد ، ومنهج الفلسفة أو الكلام

كالدواء لا يحتاج إليه إلا المريض حسب ما عبر الإمام الغزالي في مثل هذا الموقف إبان هجمة الفلسفة اليونانية .

وقد مرت مثل هذه التجربة من قبل ووقف منها الإمام الغزالى والإمام ابن تيمية مثل هذا الموقف لقد كان المسلمون يرون إبان هذه المحاولات بأن علماء من المسلمين يدافعون عن الإسلام ، وير دون عادية خصومه ولكننا حين نعاو د النظر الآن نجد أن هذا الأسلوب لم يكن أصيلا وأن منهج القرآن هو الأسلوب الوحيد للدفاع عن الإسلام وليس أسلوب الفلسفة أو أسلوب المتكلمين.

وأن محاولة الردعلى شهات موجهة إلى الإسلام بأسلوب الفلسفة أو المهج العلمي الغربي من شأنه أن يبدو بريقه فترة ما ثم تتجاوزه التغيرات وتعتوره التطورات. أما مفهوم القرآن ومنطقه ومهجه فإنه خالد وباق لايعتريه تحول أو اضطراب.

عنى محمد عبده بدور العقل فى مواجهة التحدى الذى كانت تقدمه آراء الاستشراق من اتهام الإسلام بالجبرية الصوفية أو القدرية فحاول أن يعلى العقل حتى يضع الإسلام فى مستوى مفاهيم الغرب الذى كان يعلى شأن العقل والعلم إذ ذاك ولكن الاستاذ الإمام ذهب بعيداً فأعلى العقل على النص وجعل العقل حكماً على الوحى . وذلك حين قال بتأويل النص حتى يوافق العقل . (وقد تعرض الاستاذسيد قطب إلى هذا المعنى فى كتابه خصائص التصور الإسلامى).

ولكن المنهج القرآنى يرى غير ما يرى الشيخ محمد عبده – وهو مفهوم الأصالة: وهو ما كشفت عنه مدرسة اليقظة ذلك أن للعقل مكانه وحدوده وأنه ليس الحكم الأخير (وما دام النص محكماً فالمدلول الصريح للنص من غير تأويل هو الحكم).

وهذه الظاهرة التي اضطر الشيخ محمد عبده أن يواجهها في سبيل الدفاع عن الإسلام قد اتخذت من بعد مغمزاً ما يزال يستعمله خصومه الإسلام وإلى اليوم .

كذلك فإن حديث الشيخ محمد عبده عن أن الشريعة تتصل بأمور العباد

وأن فيها سعة للاجتهاد قد أخذها دعاة التغريب من بعد وحاولوا أن يقولوا بأن الشريعة الإسلامية تستطيع أن تمرر واقع المحتمعات اليوم وهذا ما لم يقصد إليه الشيخ محمد عبده ولقد جرت المحاولة في هذا الاتجاه نحو النظر إلى المعجزات وأحصيت كتابات لفريد وجدى والشيخ المراغى والدكتور هيكل كانت ممثابة تيار خطير من تيارات إنكار المعجزات في سبيل إعلاء نظرة العقل أو المنهج العلمي الغربي .

وقد أفاض فى كشف هذه الظاهرة الإمام العلامة الشيخ مصطفى صبرى شيخ الإسلام فى الدولة العمانية فى كتابه (موقف العلم والعالم من رب العالمين). وهو كتاب خطير عمل مدى خطر ظاهرة إنكار معجزات الرسول فى سبيل أصحاب المهج العلمي الغربي .

وحين تقرأ للدكتور هيكل محاولته فى كتابه السيرة تجده يحاول أن يواجه خطرين : خطر حملة التبشير الى اجتاحت البلاد الإسلامية فى الثلاثينات وخطر الاستشراق.

يقُول في مقاله (كيف و لماذا أكتب حياة محمد) .

إن المستشرقين الذين كتبوا عن محمد وعن الإسلام قد تأثروا في كتابهم بدافع من التعصب المسيحي وإن هم ألقوا على ما كتبوا صبغة البحث العلمي ولا ريب أنهم على الأغلب لم يستطيعوا أن ينفذوا إلى دقائق أسرار الحياة العربية لتأثرهم بالبيئة الغربية التي يعيشون فيها والتي ورثوا من تراتها في التفكير والبحث ما لا يسهل عليهم معه إن يحسوا بإحساس رجل الصحراء والعائش في الجو المكشوف وللبيئة الطبيعية كما للبيئة الوراثية على التفكير وعلى التصور أثر عميق لا سبيل إلى إنكاره »

ثم يشير إلى أنه يريد أن يرضى العقل الحديث بكتابه السيرة وأن هناك مسائل يرى أنها من وضع بعض الكتاب الذين دسوا عن حسن نية أو سوء نية طائفة من الحرافات »

ولقد واجه الدكتور حسن الهراوى (هيكلا» في إبان كتابته للسيرة وكشف عن خطأ الاتجاه إلى تقبل وجهة نظر إميل درمنحم التي بني عليها هيكل كتابه (حياة محمد) وأشار إلى تلك العبارات الماكرة التى نقلها هيكل عن درمنحم والتى تحاول أن تصور النبى صلى الله عليه وسلم، وقد تأثر بأهل الكتاب فى الجزيرة العربية أو فى ذهابه إلى الشام أو فى إرسال بعض أصحابه إلى الحبشة المسيحية وهذا كله زيف مقصود أعده درمنحم وتابعه فيه هيكل إلى حدما.

وقد أشار الدكتور الهراوى إلى أن هذا هو السير فى الطريق الذى رسمه الاستشراق ، وهذا شبيه بالوقوع فى الفخ الذى نصبه الاستشراق فى اتهام الإسلام بالجبرية مما دفع بعض الكتاب إلى إعلاء ما أسموه عقلانية الإسلام .

ولقد سار انجاه هيكل شوطاً ولكنه عجز ، لأنه بعيد عن الأصالة واستطاعت حركة اليقظة الإسلامية أن تنمى (مهج القرآن) وأسلوبه في كتابه السرة وفى التعريف بالإسلام ومهج القرآن هو الأصالة ومهج الفلسفة والأسلوب العلمي الغربي هو مهج (التغريب).

وقد تصدى لذلك رجل من أجل رجال الفكر الإسلامي في عصر نا وهو الأستاذ محمد سعيد رمضان البوطى في كتابه (فقه السيرة) التي كشف بها زيف محاولات كتابة السيرة على غير الفهم القرآني قال: إن الهدف هو تصحيح أغلاط كثيرين ممن كتبوا عن السيرة في هذا العصر وأن نميط الغشاء عن المغالطات التي كانت ولا تزال تدسها أقلام كثير من الكاتبين المستشرقين والمستغربين وهي أغلاظ ومغالطات قامت لتغذيبها ورعايبها وترويجها مدرسة فكرية معينة نشأت في أواخر القرن التاسع عشر وراحت تمد من أثرها وظلالها إلى أيامنا هذه

إن هذه المدرسة لم تعد تخدع إلا قلة من بقايا المفتونين باسمها وباسم موسسها ورعايها وأن الحقائق الناصعة في حياة المصطفى صلى الله عليه وسلم تظل هي المشرقة السائدة ويظل العقل الحر نزاعاً إليها موقناً بها غير مطمئن إلى أي تأويل أو تحليل يستهدف تحويرها أو التلاعب بها ولقد علم عامة الباحثين والمفكرين أن أهم أسباب نشأة تلك المدرسة في حينها : ذلك الانهار الذي أصيبت به كثيراً من العقول العربية المسلمة من أبناء النهضة العلمية في أوربا ، فقد راحت تلك العقول تتوهم تحت تأثير ذلك الانهار — أنه ليس

بين المسلمين وبين أن ينهضوا مثللٌ تلك النهضة إلا أن يفهموا الإسلام هنا كما فهمت أوربا النصرانية هناك ، وأن يضعوا حقائق الإسلام الغيبية من وراء اكتشافات العلوم المادية فلا يؤمنوا بغيب لم يدركه علم ولا يعرجوا على معجزة لم يؤيدها اكتشاف أو اخبراع ، فإن فعلوا ذلك نهضوا نهضة أوربا في علومها و لحقوها في رقبها وفنونها . ومن هنا أنشأ أقطاب تلك المدرسة ما زعموه ( الإصلاح الديني ) والدين الصحيح ما كان يوماً ليفسد حتى يحتاج إلى مصلح أو إصلاح .

وكان من مظاهر هذا الإصلاح ظهور أول تجربة تحاول تحليل حياة الرسول صلى الله عليه وسلم تحليلا يسير فى خضوع منكسر وراء العقلية الأوربية وتحت لواء ما زعموه ( العلم الحديث ) أجل . فقد كان كتاب حياة محمد لحسن هيكل التجربة الرائدة فى هذا المضهار ، أعلن فيه الرجل أنه لا يريد أن يفهم حياة محمد صلى الله عليه و سلم إلا كما يأمر به العلم ولذلك فلا خوارق ولا معجزات في حياته عليه الصلاة والسلام وإنما هو القرآن والقرآن فقط . وانبرى الشيخ مصطفى المراغى شيخ الأزهر يقرظ الكتاب ويبارك الحطوة الرائدة وتطلق ( محمد فريد وجدى ) هو الآخر ينشر سلسلة ويبارك الحطوة الرائدة وتطلق ( محمد فريد وجدى ) هو الآخر ينشر سلسلة مقالاته داعياً الناس إلى فهم الإسلام والسيرة النبوية عن طريق العلم ، ولو التضيى ذلك الإعراض عن الحبر الصادق الذي ثبت فى الكتابة والسنة وإنما كان يقصد بطريق العلم ألا يستسلم العقل للغيبيات ولا للخوارق والمعجزات كان يقصد بطريق العلم ألا يستسلم العقل للغيبيات ولا للخوارق والمعجزات وإن جاء بها الخبر الصادق المتواتر ، كأن العلم إنما يتحقق بإنكار كل ما لم

كانت هذه المدرسة رد فعل أثاره الانهار والشعور بالضعف لدى طائفة من المسلمين تهيأ لها بسبب ظروف خاصة أحاطت بها أن تطلع على الحياة الأوربية فتستهوبها زخارفها وملاذها فاتخذوا من نزوات أنفسهم حاكماً مسلطاً على عقولهم واصطنعوا بذلك مدرسة فكرية ظاهرها الإصلاح الديني وباطنها الاستخذاء النفسي والانهار الفكري بن يدى تهضة الغرب: ولم تكتسب هذه المدرسة أي نهضة علمية كالتي نهضتها أوربا كما كانوا يوهمون أو يتوهمون ، كل ما جنته أيدى ذلك الإصلاح الديني فقدان الحقيقتين معاً فلاهم على حقيقتهم الدينية أبقوا ولا على النهضة العلمية عثروا.

ويقول: إن المسلم لا ينبغى للحظة واحدة أن يحاول فهم حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم على أنه عبقرى عظيم أو قائد خطير أو راهب محنك، فثل هذه المحاولة ليست إلا معاندة أو معابثة للحقائق الكبرى التى تذخر بها حياة محمد صلى الله عليه وسلم فقد أثبتت الحقائق أن النبى صلى الله عليه وسلم كان متصفاً بكل صفات السمو والكمال الحلتى والعقلى والنفسى، ولكن كل ذلك كان ينبع من حقيقة واحدة كبرى في حياته عليه الصلاة والسلام ألا وهى أنه نبى مرسل من قبل الله عز وجل، ولا ينبغى للمسلم أن يتصور أن المعجزة الوحيدة في حياته صلى الله عليه وسلم إنما هى القرآن ما دام أنه لا ينكر أن له عليه الصلاة والسلام سيرة تحاول أن نفهم حياته من خلالها.

أما إن كان ينكر وجود هذه السيرة فإن عليه أن ينكر معجزة القرآن أيضاً إذ لم تبلغنا معجزات رسول الله صلى الله عليه وسلم المختلفة إلا من حيث بلغتنا منه معجزة القرآن . ا ه

وقد زال اللبس واشرقت الحقيقة مرة أخرى حين غلب المنهج القرآنى الذى حملته حركة اليقظة الإسلامية والتي قدمت الآن جيلا أو جيلين على طريق الأصالة كان رائد هذه المدرسة فى الحقيقة هو الإمام حسن البنا ومن حوله نشأ الكثيرون: مصطنى السباعى وعمر الأميرى ومحمد المبارك ومحمد المغزالى وسيد قطب وتابعه على الطريق أجيال كثيرة:

ولا ريب أن طريق التغريب هو ما بعثه المستشرقون وحملوا عليه تلاميذهم ومن اسهواهم عملهم ومن حول المهج القرآنى والمنهج الفلسنى نجد ذلك الحلاف الواضح بين ما كتبه عباس محمود العقاد فى كتابه الفلسفة القرآنية ورد عليه فى ذلك الدكتور محمد أحمد الغمر اوى يقول: (ينبغى أن ينبه المسلم إلى أن يقر ألعقاد باحتياط وهو يكتب عن الإسلام فالعقاد ابن العصر الحديث أخذ ثقافته مما قرأ لأدبائه وعلمائه وهو شى كثير، وليس كل ما كتبه المستشرقون عن الإسلام يقبله المسلم ولا كل نظريات علماء الغرب تتفق وما قرره القرآن لكن العقاد اعتقد من هذه النظريات ما اعتقد، فهو ينظر إلى القرآن الكريم من خلال ما اعتقد منها ويبدو أن من بين ما اعتقده العقاد فلوية (فريزر) فى نشوء الأدبان فهى عنده ليست سماوية ولكن أرضية

نشأت بالتطور والترقى إلى الأحسن ومن هنا تفضيل العقاد للإسلام على غيره من الأديان فهو آخرها وإذن فهو خبرها ومن هنا تفضيله ما سماه الفلسفة القرآنية على غيرها من الفلسفات . إن لم يكن هذا هو تفسير إطلاق اسميه الغريبين على كتابيه (عبقرية محمد) و (الفلسفة القرآنية) فهذه التسمية خطأ منه ينبغي أن ينبه إليه قارىء الكتابين من المسلمين لينجوان ما أمكن بما توحي به التسمية من أن محمداً صلى الله عليه وسلم عبقرى من العباقرة لا نبي ولارسول بالمعنى الديني المعروف في الأديان المنزلة : يؤكد هذا الإيحاء إن جاء الكتاب واحداً من سلسلة كتب العبقريات الإسلامية وإن يكن أولها فالناشيء الذي يقرأ بعد عبقرية محمد صلى الله عليه وسلم عبقرية أبى بكر رضي الله عنه . وعبقرية عمر رضى الله عنه مثلاً لا يمكن أن يسلم من إيحاء خيى إلى نفسه أن محمداً صلى الله عليه وسلم ، وأبا بكر وعمر رضي الله عنهما من قبيل واحد : عبقرى من عباقرة وإن يكن أكبرهم حميعاً ، فالذي سمى النبي صلى الله عليه وسلم بطل الأبطال فأوهم أنه واحد من صنف ممتاز من الناس متجدد على العصور ، بدلا من صنف اختم به صلى الله عليه وسلم صنف الأنبياء والمرسلين من عند الله . فالنبي والرسول يأتيه الملك من عند الله عما شاء الله من وحي ومن كتاب ولا كذلك العبقري ولا البطل ، فالنبوة والرسالة فوق البطولة والعبقرية بكثير ، وكم من الصحابة رضوان الله عليهم من بطل ومن عبقرى وكلهم يدين له صلى الله عليه وسلم بأنه رسول الله إلى الناس كافة في ذلك العصر وما بعده وأنه خاتم النبيس ( وهذا الذي يشبر إليه الأستاذ سيد قطب في كتابه ( خصائص التصور الإسلامي ) الذي أراد به في الحق أن يكشف عن الفوارق العميقة بن التفسير الفلسي للإسلام والقرآن، الذي ذهب إليه العقاد والتفسير القرآني للإسلام والقرآن ،ولعل هذا كان سر الاختلاف بينهما وسر الحلاف بعد أن بدأ معاً الطريق إلى فهم الإسلام والكتابة عنه في أول الأربعينات عندما كتب العقاد عبقرية محمد صلى الله عليه وسلم ، وكتب سيد قطب التصوير الفني للقرآن ، ثم اختلف الطريق ، أما العقاد فقد اعتصم بمدرستهالفلسفية الغربية وعرض عليها الإسلام فأصاب وأخطأ ، أما سيد قطب فقد خلع ثوبه تمـاماً وآمن ممفهوم القرآن الأصيل ولا ريب أن ما قاله الأستاذ أحمد شكرى في هذا المعنى كبير الدلالة : أراد العقاد أن يجعل للإسلام فلسفة وكان يعرض العقيدة أحياناً بأسلوب الفلسفة، ونحن نختلف معه، لأنه لابد أن تعرض العقيدة بأسلوب العلسفة يقتلها ويطنىء شعاعها ويقصرها على جانب واحد من الكينونة الإنسانية، وفارق كبير بين التصور الفلسفي والتصور الاعتقادى ذلك (أن التصور الفلسفي ينشأ في الفكر البشرى من صنع هذا الفكر لمحاولة تقسير الوجود وعلاقة الإنسان به ولكنه يبتى في حدود المعرفة الباردة، أما التصور الاعتقادى فهو تصور ينبثق من الضمير ويتفاعل مع المشاعر ويتلبس بالحياة فهو وشيجه حية بين الإنسان والوجود وبين الإنسان وخالق الوجود).

وفى نفس الطريق من التبعية والتغريب إلى الأصالة والمنابع الأولى نجد تلك الأبحاث الواسعة العميقة عن استقلالية الشريعة الإسلامية عن القانون الوضعى ، واستقلالية التربية الإسلامية عن التربية الغربية وذاتية الإسلام الواضحة فى مناهج الاجتماع والنفس والأخلاق عما يختلف اختلافاً واضحاً عن الفلسفة الغربية المادية منها بنوع خاص واستقلالية الإسلام فى منهجه السياسي والاقتصادي عن الرأسمالية والليرالية وعن الديمقراطية ، والمماركسية والاشتراكية على نحو ( مفر د ) لأنه رباني من عند الله . هذه هي الصورة التي تبدو في أفق الفكر الإسلامي اليوم لتزيح ركام الفلسفات والمفاهيم التغريبية التي حملها الغزو الثقافي من الفكر التلمودي والوثني والإباحي الغرف وألى بها في أفق الفكر الإسلامي وانخدع بعض مفكري الإسلام فحاولوا أن يتخذوا من الأسلوب الفلسي مدخلا إلى فهم الإسلام ، وهي محاولة لهم يتخذوا من الأسلوب الفلسي مدخلا إلى فهم الإسلام ، وهي محاولة لهم أجر واحد ، أما مفهوم حركة اليقظة الإسلامية فقد لمع في الأفق أول ما لمع قرآنياً ربانياً خالصاً متحرراً من كل مفاهيم المذاهب والقرق .

وبعد فتلك أولى المحاولات فى الكشف عن هذه الظاهرة أرجو أن تتبعها حلقة أخرى على نفس طريق الأصالة والرشد الفكرى ولعل أهم ما يجب أن أشير إليه هنا أن ( الأصالة ) قد كسرت ذلك القيد المسموم الذي حاول به دعاة التغريب أن يفصلوا بين الفكر الإسلامى الحديث وبين الفكر الإسلامى فى منابعه الأولى فى عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والصحابة والتابعن رضوان الله علمهم . . .

وأبانت أن الانطلاقة الحديثة مرتبطة ومدعمة بالسابق لهما كحلقة من حلقات متصلة لا انفصام لهما .

#### طه حسن

أهم الأخطار التي يروج لهـا فكر طه حسين والتي يجب الحيطة في النظر إلها هي :

أولا: قوله بالتناقض بين نصوص الكتب الدينية وبما وصل إليه العلم ، وقوله: (إن الدين لم ينزل من السهاء وإنما خرج من الأرض كما خرجت الجماعة نفسها) وهذه نظرية شاعت حيناً في الفكر الغربي تحت تأثير المدرسة الفرنسية التي يرأسها البهودي (دوركام).

ثانياً: إثارة الشهات حول ما سماه القرآن المكى والقرآن المدنى ، وهى نظرية أعلنها المهودى ( جولد زهر ) وثبت فسادها .

ثالثاً: تأييده القائلين بتحريق العرب الفاتحين لمكتبة الإسكندرية وهي نظرية رددها المستشرق (جريفبني) في مؤتمر المستشرقين عام ١٩٢٤

رابعاً : عُمِلَ على إعادة طبع (رسائل إخوان الصفا) وتقديمها بمقدمة ضخمة في محاولة لإحياء الفكر الباطني المحوسي الذي كان بحمل الموامرة على الإسلام والدولة الإسلامية .

خامساً: إحياره شعر المحون والغزل بالمذكر وكل شعر خارج عن الأخلاق سواء كان جنسياً أو همجاء ، وقد أولى اهمامه بأبى نواس ، وبشار والضحاك فى دراسات واسعة عرض فيها آراءهم وحلل حياتهم .

سادساً: ترجمة القصص الفرنسي المكشوف ، وترجمة شعر بودلير وغيره من الأدب الأجنبي الاباحي الخليع .

سابعاً : إثارة شبهة خطيرة عن أن القرن الثانى الهجرى كان عصر شك و مجون .

ثامناً : قدم فكرة فصل الأدب العربي عن الفكر الإسلامي كمقدمة الدفعه إلى ساحة الإباحيات والشك وغيرها وذلك باسم تحريره من التأثير الديبي ،

تاسعاً: إعلاء شأن الفرعونية وإنكار الروابط العربية والإسلامية ومن ذلك قوله: إن الفرعونية متأصلة فى نفوس المصريين ولو وقف الدين الإسلامى حاجراً بيننا وبن فرعونيتنا لنبذناه.

العاشر: إشاعة دعوة البحر الأبيض لحساب بعض القوى الأجنبية والقول: بأن المصريين غريبوا العقل والثقافة ، وأن الفكر الإسلام قام على آثار الفكر اليونانى القديم ولذلك فلا مانع من تبعيته فى العصر الحديث للفكر الغربي .

الحادى عشر: الادعاء بأن الشاعر أبا الطيب المتنبى (لقيط) وهى دعوى باطلة أقام علما كتابه (مع المتنبى) متابعاً رأى الاستشراق وهادماً لبطولة شاعر عربى نابه.

الشانى عشر : اتهامه الحطير لابن خلدون بالسدّاجة والقصور وفساد المهج و هو ما نقله عن أستاذه الهودى ( دوركام ) .

الثالث عشر: إعادة خلط الإسرائيليات والأساطير إلى السيرة النبوية بعد أن نقاها المفكرون المسلمون منها والنزيد في هذه الإسرائيليات والتوسع في وذلك في كتابه (على هامش السيرة) وقد كشف هذا الاتجاه الدكتور محمد حسين هيكل ووصفه مصطنى صادق الرافعي بأنه (تهكم صريح).

الرابع عشر : حملته على الصحابة والرعيل الأول من الصفوة المسلمة وتشبههم بالسياسين المحترفين في كتابه (الفتنة الكبرى).

الخامس عشر: إثارة الشهات حول (أصالة) الأدب العربي والفكر الإسلامي عما زعمه من أثر البهود والوثنية والنصرانية في الشعر العربي .

السادس عشر: إنكار وجودسيدنا إبراهيم وسيدنا إسماعيل عليهما السلام وإنكار رحلتهما إلى الجزيرة العربية وإعادة بناء الكعبة على نفس النحو الذي أورده العهد القديم وكتابات الصهيونية .

السابع عشر : دعوته إلى إعلاء شأن الأدب اليونانى على الأدب العربي والقول : بأن لليونان فضلا على العربية والفكر الإسلام .

الثامن عشر : دعوته إلى الأخذ بالحضارة الغربية ( حلوها ومرها وما يحمد منها وما يعاب ) في كتابه ( مستقبل الثقافة ) .

التاسع عشر: وصف الفتح الإسلامى لمصر بأنه (استعار عربى) وعبارته هى: (خضع المصريون لضروب من البغى والعدوان جاءتهم من الفرس والرومان والعرب).

العشرون : إنكار شخصية عبد الله ن سبأ اليهودية و تبر ثنه مما أورده الطبرى ومؤرخوا المسلمين من دور ضخم فى فتنة مقتل عثمان فى كتابه (الفتنة الكبرى).

هذه أبرز الشهات التى أوردتها كتب طه حسن وقد واجهتها أقلام الكتاب فى عصره ومن بعد مواجهة حاسمة وكشفت زيف هذه الادعاءات ولم يرجع الدكتور طه عن رأى واحد منها ( وإن كان قد رجع عن رأيه فى المنفلوطى ولم نورده لهذا ) ولا نزال هذه السموم باقية فى مؤلفاته وكتبه بين أيدى الناس ، ولقد هزم هذا الفكر الاستشراق التبشيرى هزيمة منكرة ، وطه حسين حى ، لقد ووجه طه حسين بالرفض والمخاصمة وحرقت كتبه فى بعض العواصم العربية ( دمشق ) وأرسل إليه كثير من المفكرين برقيات تعارضه وقد زيفت كثير من الدوائر العلمية آرائه كما فعل مؤتمر ابن علدون ودراسات أساتذة كلية أركان حرب الجيش رأيه فى العروبة .

إن النقطة الحقيقية هي ( التبعة والمسئولية التي محملها فكر طه حسين ، هذا للأجيال المتعاقبة ) كما أشار إلى ذلك الأستاذ الجليل أحمد حسين ، هذا الفكر الذي ما زال مطروحاً بين أيدى الشباب بكل ما فيه من تناقض وسموم واحيالات وشبهات بعد أن مضي صاحبه . وقد قيل : إن الدكتور طه حسين قد تنازل عن كثير من آرائه في سنواته الأخيرة ، ونقول : فأن الدليل ؟ بل إن العكس هو الصحيح ، فإن الدكتور طه حسين كان حريصاً في مجموعات مقالاته التي نشرت في السنوات الأخيرة أن يستبني هذه السموم وأن يعيد طبعها ، وأن يعلن في حديث مع فؤاد دواره بأنه لم يتنازل عن أي

وأى قال به أو أعلنه ، وكل ذلك يعزز القول : بأن الدكتور طه حسن كان مصراً على تلك الآراء حتى آخر لحظة من حياته .

وقد كان من حق الأجيال الجديدة المسلمة علينا أن نعلمهم كيف يقفون من كل ما يقدمه الكتاب التغريبيون موقف الحذروأن يعرضوه على قيمنا الأساسية ومفاهيمنا الأصيلة فما وجمدوه متفقاً معها فليتقبلوه ومالم يجدوه كذاك واجهوه بحذر واحتاطوا منه .

ولعل كتابنا (طه حسين: حياته وفكره فى ضوء الإسلام) قد كشف عن جذور الحياة الفكرية والاجتماعية والسياسية فى مصر والبلاد العربية خلال تلك المرحلة التى عاشتها الأمة منذ جاء الاستعار وألتى على الحياة فيها من تيارات تتصل بتثبيت النفوذ الأجنبى عن طريق الثقافة والفكر والتعليم.

ونحن نتصدى للكشف عن تلك الأخطار التى تمثلت فى كتابات عدد من المفكر بن الذين ظنوا أن طريق التبعية للفكر الغربى والتماس أسلوب العيش الغربى هو الطريق الوحيد لبناء النهضة العربية الحديثة ، وقد كشفت الأحداث من بعد – وقبل: إن يرحل الدكتور طه حسن – عن فساد هذا الأسلوب وهزيمة تلك المدرسة ، وتبين أن الطريق الوحيد هو طريق الأصالة والتماس المناهج التى نجح بها المسلمون من قبل فى كل أزمة وقد تبينت فى السنوات الأخير قمن المقالات التى كتبهاعبدالعظم أنيس، يوسف إدريس، وكامل زهيرى وغيرهم حقيقة خطيرة ظلت خافية وقتاً طويلا ، وهى أن طه حسين كان يكن عاطفة خفية ظل يسترها وقتاً طويلا ، وهى أن طه حسين كان يكن عاطفة خفية ظل يسترها وقتاً طويلا تحت ستار من التظاهر بالديمقراطية وحب الغرب ، وهى محبة الشيوعيين ومساندتهم ومتابعة كتاباتهم وتمنيا أن تمتد دعوتهم وأن ينتشر فكرهم فهو يتابعهم ويقرأ ما يكتبونه ويعلق عليه إذا قابلهم ويقضى لهم مصالحهم وهو يوسطونه من مركز النفوذ والقوة في أمورهم .

# (مقال عبد العظيم أنيس: العربي مارس عام ١٩٨١)

وهم رونه رائداً للفكر الماركسي بكتابه ( المعذبون في الأرض ) وقد كان لاتصاله بالوفد وعمله به مدخلا للحناح الماركسي المعروف الذي كان يقوده الدكتور محمد مندور ، وهم حين يتحدثون عن حبه لمصر وولاءه للما إنما يعجبون بإقليميته الواضحة العميقة ذات الطابع الفرعوني الكاره للعروبة والإسلام معاً . وقد دافع عن الماركسيين الذين فصلوا وسحنوا عام ١٩٥٠ ومهم عبد العظيم أنيس وعمل على إعادتهم بعد خروجهم من المعتقلات، وقال له طه حسين: إنكم تتياسرون وتظنون أنى على بمينكم هل كتب أحدهم شيئاً كالمعذبون في الأرض وفي فترة من الفترات هاجم فتحي غانم كتاب ( المعذبون في الأرض ) من وجهة نظر ماركسية وقال: إنه لغو .

هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى موقفه من الصهيونية .

يقول الأستاذ أحمد حسن: (كيف عملت الصهيونية على إذاعة شهرته عالمياً وذلك عناسبة خطاب إسحاق نافون رئيس دولة إسرائيل عنه وكيف زار المستعمرات الإسرائيلية منذ عصر مبكر جداً وأن الهود وسيطرتهم على الأعلام المدولي حقيقة مؤكدة قد عملوا على بناء شهرة طه حسن دولياً باعتباره وقف من الإسلام موقفاً معادياً في الصدر الأول والأكبر من حياته) وقد حقق هذا الموقف الدكتور حسن فوزى مجلة أكتوبر ( ١٨٧ أكتوبر عام ١٩٧٩) حين قال في (إن زيارته الأولى لإسرائيل مع طه حسن كانت عام ١٩٤٤ قال: في عام ١٩٤٤ ذهبنا إلى القدس مع طه حسن وكان مديراً لجامعة القاهرة بالنيابة وكان حسن فوزى عميداً لكلية العلوم ، وقد طلب المهما ألا يخطوا أحداً من العرب أنه اتصل بأحد من الهود) .

وقد قدمت الأعاث الجديدة التي نشرت في السنوات الأخيرة حقائق هامة في هذا المجال وخاصة بحث الدكتورة عواطف عبد الرحمن.

#### الصحافة الهودية في مصر

التي تقول: ( وعندما أقبلت الأربعينات وأصبح تحقيق الوطن القوى الهودى قاب قوسين أو أدنى وانكشف تماماً الخطر الصهيونى أمام

الرأى العام العربي والمصرى من خلال الصدمات التي وقعت بين الحركة الوطنية الفلسطينية في مواجهة الحركة الصهيونية المدعومة بالمسائدة البريطانية فقد فوجيء الرأى العام المصرى بأسلوب دعائى جديد يتلخص في إصدار معيفة مصرية ذات طابع ثقافي ضمت نخبة من كبار المثقفين المصريين بتمويل بهودى صهيوني وبواجهة حضارية لا تحتمل إثارة الشكوك حول انهائها، تلك صعيفة (الكاتب المصرى) التي صدرت في أكتوبر عام ١٩٤٥ وكانت تتولى تمويلها إحدى العائلات البهودية الثرية وهي أسرة (هرارى) وبرأس تحريرها عميد الأدب العربي الدكتور طه حسين وأن متابعة إعداد وبرأس تحريرها عميد الأدب العربي الدكتور طه حسين وأن متابعة إعداد علمة تثبت بالفعل نوعاً من التجاهل للقضية الفلسطينية أو معالجها كحادث هامشي لا محتل أكثر من عمود أو اثنين من أعمدة المحلة .

وأشارت إلى تعاطف طه حسن مع الحركة الهودية، فقد تتلمذ على يديه كثير من الطلبة الهود أمثال إسرائيل ولفنسون الذي أعد رسالة الدكتوراه عن ( تاريخ الهود في بلاد العرب في الجاهلية والسلام ) أشرف عليها الدكتور طه حسن ، وقد أحاطت الصحافة الهودية طه حسن باهمامها الواضح وخاصة عندما أعيد إلى الجامعة بعد إقضائه عنها لفترة طويلة عام ١٩٣٤ ، وقد قام الهود بترحة كتابه ( الأيام ) إلى العبرية ، كما قام بزيارة مدارس الطائفة الإسرائيلية بالإسكندرية عام ١٩٤٤ وكان في بريارة مدارس الطائفة الإسرائيلية بالإسكندرية عام ١٩٤٤ وكان في وأعدوا فشيداً خاصاً للترحيب به ، وألى طه حسن محاضرة عن علاقة الهود بالأدب العربي استثمر بها الصحف الهودية في الدعاية .

اما البحث الثانى فقد قدمته فى أطروحة الآنسة (سهام نصار) عن الصحافة الهودية فى مصر: فأشارت إلى الدور الخطير الذى قامت به مجلة المكاتب المصرى، ومحاضرات طه حسين فى المدارس الإسرائيلية عن فضل مزعوم للهود على الأدب العربي .

ولقد أثيرت في المجامع العلمية شهات طه حسين وخاصة في مؤتمر السنة والسيرة الذي عقد في قطر عام ١٤٠١ ه حيث عرض الدكتور محمد البي ، والشيخ محمد الغزالي وغيرهم لتجاوزات طه حسين واتخذ المؤتمر قراراً محجب مؤلفات طه حسين عن الشباب المسلم.

وعما قاله الدكتور محمد الهي : إن الدكتور طه حسن أثار في كتابه (الفتنة الكبرى) شهة خطيرة لم تصح مطلقاً وهي قوله : إن الإسلام بني على هامش حياة المسلمين وأنه لم يستطع أن يفرض حياة المسلمين بن أصحاب الحضارات المختلفة ، وقد رد عليه الدكتور محمد الهي في كتابه (الفكر الإسلامي الحديث) رافضا هذا الرأى الضال .

# الفصت لالثاني

# كتساب لبنان المارون

دبرت الدول الأوربية فتنة عام ١٨٦٠ في لبنان لعزلهـا عن الدولة

العثمانية ، وإعدادها كمنطلق لإتمام عزل العالم الإسلامي والبلاد العربية وإسقاط الدولة العبانية ، فقد فرضت الدول على الدولة العبانية إقامة نظام خاص منحه الاستقلال الذاتي تحت رئاسة حاكم مسيحي تختاره الدول الأوربية ويصدق عليه السَّلطان ولم تابث البعثات التبشيرية إن هرعت إلى بتروت وأقامت معاهدها وإرسالياتها فى محلولة لفرض نفوذ ثقافىغربى على أبناء المـارون وقد بدأت الإرساليات الفرنسية هذا العمل ولحقت سما البعثات الأمريكية ولم تلبث بعد قليل أن أصبحت مصدراً خطيراً لتصدير صحفين وكتاب إلى مصر ومختلف أنحاء العالم العربي ، ومما يذكر أن : ( سرکیس ، وصروف،ونمر ، ومکاریوس ، وزیدان ، وفرح أنطون ، وشبلي شميل) كانت الدفعة الأولى من خريجي هذه المعاهد وهم الذين تصدروا الصحافة العربية في مصر وكانوا أصحاب الحملة العنيفة على الدولة العمانية وعلى السلطان عبد الحميد وهم الذين مهدوا للنفوذ الاستعارى والصهيونية ولفصل العرب عن الترك وتقسيم البلاد العربية بين الصهيونية وفرنسا وإنجلترا. وقد حمل الصحفيون الشاميون المتعاونون مع الاستعار لواء الآراء الهدامة والمادية والإلحاد والشعوبية والتغريب ، وقد وصف (اللوردكرومر) هذا الفريق في مذكراته بأنهم منحة من السهاء ، وأنهم خميرة البلاد ، وقد وصل بعضهم إلى أعلى المراكز الإدارية وفي فصل مطول من كتاب الدكتور أنيس صايغ ( الفكرة العربية في مصر ) يتحدث عن الأقليات فلمرجع إليه من يشاء ومما قاله : لم يكن كل السوريين المتعاونين مع الاحتلال موظفين أو مرابين ، فمنهم من أنشأ صحفاً وأشهرها صحيفتي المقطم والمقتطف اللتان أصدرهما فارس نمر ، ويعقوب صروف ، وإسكندر مكاريوس ، وكانت

الصحيفتان اللسان الناطق لسلطات الاحتلال باللغة العربية ، فأيدتا ذلك الاحتلال وقاومتا الحركات الوطنية بكل ما في لفظى تأييد ومهاحمة من معان ، وكتب هؤلاء الثلاثة يدافعون عن حق الإنجليز بمصر ، ويصفون حسنات الاستعار و بمجدون أبطاله ، ويطالبون باستمراره ، ويدعون أهل مصر إلى الإذعان إليه لأنه يحميم من داء (الوطنية) ولم تمر بمصر حادثة واحدة إلا وقفوا فيها موقفاً معارضاً لأماني الشعب ، اتخذ الصحفيون وأصحاب الأقلام الشاميون والمسيحيون منذ اللحظة الأولى موقفاً موالياً للاستعاد والفكر الغربي بشقيه ، وكانوا أعواناً لكل النظريات والمذاهب والأيدلوجيات الوافدة .

لمناذا اختار المسيحيون الفكر الغربي ؟ اتخذوه بحكم الولاء العقائدى ، ولأنه معارض للفكر الإسلامى الذى بمثل نفوذ الجاعة القائم ، وقد علمهم معاهد الإرساليات أن ينقضوا على الفكر الإسلامى وأن يعملوا على احتواء المسلمين في الفكر الغربي ، يقول :

لم يكن المفكرون المسيحيون في هذا المضار خاصة الصحفيين والناشرين عبر د مراقبين سلبين بل كانوا مفكرين متمردين لعبوا دوراً مهماً في تحييد الفكر المعاصر، فلم يكن غريباً أن يبدو هو لاء المفكرين المسيحيين أمام المسلمين ليس مجرد مجددين بل مفسدين للتراث والقيم التقليدية، وقد تضمنت أقوالهم والطريقة التي قاموا بها هذه الأقوال: أكثر من مجرد انتهاك للعادة، كان هناك تجاوز ونوع من الهرطقة، كان المسيحيون المتعلمين مهيئون بكل قلوبهم لتبنى حضارة أوربا الجديئة أكثر مهماتهم أهمية في المحتمع العربي الإسلامي من خلال كونهم مفسرين للغربيين ومبشرين لقيمه.

ومن هنا كانت صيحات ضد البراث الإسلام عندما بدأ تجديد البراث وفى اللغة كانت دعوتهم إلى لغة وسطى للكتابة ، ولغة عامية للإنجيل ، وظهر سليم سركيس ، وفرح أنطون ، وسلامة موسى يبثون سمومهم ، وظهر الصراع بن أسلوب القرآن وأسلوب التوراة فى كتابات المنفلوطي وجدان وفى أحضان الكتاب المسيحيين ظهرت فكرة القومية العلمانية وهم الذين هاجموا ارتباط الدين بالسياسة فى الفكر الإسلامى والمجتمع الإسلامى ،

أبرز كتاب ( المقطم ) ومنشيه وراسم سياسته من بدء صدوره عام ١٨٨٩ إلى وفاته عام ١٩٥١ خلال أكثر من ستن عاماً قضاها في العمل الصحنى ، قدم إلى مصر مع صروف حيث التقيا باللورد كرومر ، الذى اتفق معهما على إنشاء جريدة تواجه الصحافة الوطنية وقد الشتغل نمر بالمقط . وكان صروف ، ونمر ، ومكاريوس والمحموعة كلها من بعد فرح أنطون ، وسلم سركيس ثمرة الإرساليات ، وحملة لواء الصحافة والقلم في مواجهة :

١ - السلطة العثمانية ، والسلطان عبد الحميد فقد حمل حملة عنيفــة عليهما ومهداً لإسقاطهما .

٢ ــ تأييد المحفل الماسوني والدعوة الماسونية .

٣ ـ مقارعة الصحف الوطنية.

£ ــ مدح المحتلين ورفع شأن دورهم فى خدمة البلاد .

ه ــ نشر الدعوة إلى الانتداب على سوريا ولبنان .

وأشار الباحثون إلى أن فارس نمر هو الذى سعى لقبول سعد زغلول في الوزارة وكان صاحب الفضل في إسناد عرش مصر إلى السلطان أحمد فواد، وقد هاجم فارس نمر كل الشرفاء الأبرار: مصطفى كامل ، محمد فريد ، عبد العزيز جاويش ، أمين الرافعي وكانت أقسى مقالاته في الهجوم على مصطفى كامل : تلك التي نشرها عام ١٩٠٤ تحت عنوان : (شحات برند نجوت) وهو (نمر) الذي كان سبباً في تحول قاسم أمن من الدفاع عن المرأة لمسلمة إلى الدفاع عن المرأة العصرية إرضاء لنازلى فاضل .

وقد وصف فارس نمر ما قاساه فى مواجهة حملته على الحلافة والإسلام وحمل وجهة الاستعار فى وجه المصريين والعرب والمسلمين فقال: (إنه كان يبيت مؤرقاً ، يتقلب على فراش الهموم والعموم من تعاقب الأحداث وبمسا يسميه الدسائس التى تحاك لهم فى الظلام وكان يكتم خبرها عن شركائه).

## فرح أنطون

يمثل فرح أنطون أجرأ أطراف الدعاة إلى التغريب في عصره ، وهو الرائد الحقيقي لسلامة موسى ، ولويس عوض ، وأكثرهم قدرة على التحرر من قيود التقاليد والأساليب والأفكار ، فكان يصدر الأراء بالتغريب المثير ، وصفه لويس شبحو بأنه مغرم بدراسة المكتبة المتطرفين في آرائهم الدينية والشيوعية من فرنسويين وروسيين وحرمانيين كرينان وكارل ماركس و تولستوى ونيتشة فعشعشت أفكارهم في دماغه فصار بجاريهم في كتاباته وهو لا يزال حيمًا حل يعالج المواضيع الاشتراكية والديمقر اطية المتطوفة المجردة من روح الدين لا تأخذه في كتاباته ملل بل تجاوز في ذلك حدود الفطنة دون مراعاة لصحته .

وقال مارون عبود: إنه فتح باب التفكير الحر وشرعه للناس ، وقد تعمد في مجلة ( الجامعة ) مواجهة الإسلام بعبارات متعصبة وعنيفة ، حتى وصفها رشيد رضا بأنها تصدت للفتنة في الإسلام وفي أثمة الإسلام ، عن طريق خدمة العلم دون الدين ، ودعوى إرادة النصيحة للمسلمين وهي تظن أن المسلمين في اعتقاد هذا الرجل قد بلغوا من الجهل والحاقة مبلغاً جعله يتمثل بهذا الكلام ، وهو يزعم أن الجمع بين الرئاسة الدينية والمدنية في خليفة المسلمين قاض يهدم الإسلام ، ومؤخر أهله عن جميع الأمم ودعا إلى جعل السلطان رئيساً مدنياً كملوك أوربا .

وقد رد عليه الشيخ محمد عبده فى عديد من مقالات نشرت فى المؤيد والمنار بدون توقيعه ولىكنها هزت المجتمع ، وكشفت عظمة الإسلام وتكامله ونظرته الجامعة بوصفه منهج حياة ونظام مجتمع .

# سليم سركيس

أما سليم سركيس فهو صاحب الهجوم العاصف على السلطان عبد الحميد والحلافة الإسلامية وقد كانت كل رحلاته وأحاديثه بعمده لغات أوربية وسعة معارفه وتنوعها كلها في خدمة النفوذ الأجنى وفي خدمة الماسونية

والصهيونية وفى حقد جارف على الدولة العنانية ، والحلافة والسلطان عبد الحميد.

يقول مؤرخه أحمد حسن الطاوى فى مجلة الثقافة (ديسمبر عام ١٩٨٠) وهو يسرد تاريخ حياته : إنه سافر إلى فرنسا و بريطانيا وفى باريس التقى مع بعض رجال تركيا الفتاة ( الاتحادين ) ولابد أنهم ساوموه على الحطر التي سيقوم بها من تأليف كتاب كله خيالات وأوهام وأحقاد عن السلطان عبد الحميد ، كما أنه زار مجلس العموم البريطاني – لنفس الغرض ، كما أنه ألتي خطباً وأحاديث في تاريخ التوراة وهذه توحى بالوجهة الصهيونية .

قال: ولما أصدر مجلة المشير عام ١٨٩٤ حمل فيها على الدولة العنانية واستخدم الصور الهزلية في ترسيم الحوادث المحلية والعمومية، وقد سبقه إلى ذلك يعقوب صنوع، ولما حوكم دافع عنه صحفي فرنسي هو هنرى روشفور في خمس مقالات ولما توقفت الصبحف التي يكتب فيها عن الدخول إلى الدولة العنمانية (لما فيها من طعن ضد الباب العالى حتى قال عنه السلطان عبد الحميد: إنه خائن للدولة والأمة وحكم عليه بالإعدام)، حاول بالمكر إدخال أفكاره فأخرج مجلة باسم امرأة وقد استغلها في توهن القيم الإسلامية في مجال المرأة والأسرة، فكان يعني بوصف حفلات الرقص والأزياء، أي أنه أدى خدمة أخرى للماسونية، وكانت أحاديثه مع عملاء الاستعار والنفوذ الغربي في مقدمهم ( نازلي فاضل ) التي كانت تفتح صالونها لأعوان كرومر ومع أمثال شبلي شميل.

أما كتابه (سر مملكة) الذي أصدره عام ١٨٩٥ فكان هجوماً عاصفاً حاقداً على الدولة العثانية والسلطان عبد الحميد وإذا كان قد تنبأ بسقوط عبد الحميد قبل سقوطه بسنوات على أيدى رجال الاتحاد والترقى ، فإن سركيس ، وفارس نمر ، وجرجى زيدان ، هذه العصابة كانت تعرف مدى أبعاد المخطط المرسوم ، وقد شاركوا فى تنفيذه والحاص بالتخلص من السلطان عبد الحميد ، بل إن عملهم فى مجال الصحافة والنشر لم يكن أكثر من إعداد الناس لتقبل محاولة قتل أو إسقاط السلطان عبد الحميد ومن بعده الحلافة الإسلامية ، وذلك بعد أن اتصل به هر تزل ورده السلطان فى عنف وعرف أنه (سبيل إلى تحقيق غايتهم فى فلسطين إلا بإسقاط عبد الحميد، ومن

ثم سلطوا عليه تلك الطغمة الظالمة المعتمة في مصر وهم المبارون المباسون أعداء الحلافة والدولة العنمانية والإسلام . وقد تكشفت هذه الصفحات الظالمة من بعد وكان على الأستاذ أحمد حسن الطاوى أن يتنبه إلى ذلك ويشمر إليه ، أما كتابه عن المكتوبجي الذي أصدره عام ١٨٩٥ فكان هجوماً على رقابة الصحافة في الدولة العبانية ، فإن رقابة الصحافة ليست عيباً وهي موجودة حتى الآن في كل مكان ، وإن أخذت أساليب جديدة وكان السلطان يعلم مخطط الماسونية وهدف مدحت وزعماء الاتحاديين وكان يعلم مدى اتصالهم بالهودية العالمية والنفوذ الأجنبي ، فكان لابد من مراقبة كتاباتهم في الشام التي كانت بورة الموامرة ، ولقد كان هؤلاء جميعاً من المستأجرين ، فإذا دفع لهم السلطان صمتوا ثم عادوا مرة أخرى إلى التأمر ليدفع لهم مرة أخرى أما لغة سركيس التي كانت موضع الإعجاب فإن لغة سركيس هي مقدمة العامية ومحاربة الفصحي وهذا الحوار الذي دار بينه وبين إبراهم اليازحي صاحب الضياء يكشف عن أوائل تلك الحرب ضد الفصحي الذي عرفناه بعدفى كتابات لطني السيد وسلامة موسى ، وكان علينا أن نعرفأعماق الأمور فإن سركيس كان يعمل على نفس خطة أستاذه يعقوب صنوع ، وهو إشاعة العامية والأزجال والسخريات للقضاء على الفصحي وعلى الأدب الرفيع ، وذلك تحت اسم لغة العصر ، وهي القضية التي ما نزال نعاني منها .

#### يعقوب صنوع

هو أحد أعمدة دعاة الغزو الثقافى الغربى ، وقد خدع المكثيريين حتى وضع اسمه فى صفوف المحاهدين والمحررين والمقاومين للظلم والاستبداد ، ولقد أضيف اسمه إلى قائمة تلاميذ حمال الدين الأفغانى ، بينها كان هو خادماً للأهداف الاستعارية شأن جرجى زيدان ، وسليم سركيس ، وفرح أنطون ، وولى اللدين يكن وغيرهم ، فيعقوب صنوع يهودى أساساً وقد حمل الدعوة إلى العامية وأنشأ الصحافة الساخرة للعبث بكل القيم والمقدرات وإدخال عنصر الفكاهة والسخرية بكل شيء ، من النكتة المكشوفة إلى الكلمة الجريئة ، وهو الذي فتح هذا الباب في صحافتنا العربية والمصربة .

ولم يكن يعقوب صنوع إلا واحداً من هذه المدرسة التي عملت في صف الاستعار وخدمت أهدافه بالاستيلاء على قيادة الصحافة والمسرح، وقد حمل معه سموم القصص والمسرحيات الفرنسية المكشوفة فعربها ومصرها، وساهم عهد ضخم في إنشاء المحافل الماسونية في مصر عام ١٨٦٥ والواقع أن يعقوب صنوع كان صنيعة الحديو إسماعيل أساساً وكان يعلم أولاده اللغة الفرنسية وله قصائد عديدة في مديحه والإشادة به، وتردد أنه كان أستاذاً في علم الرقص وأنه علمه في قصور الحديو والباشوات.

وكان أمراء عابدين قد أرسلوه إلى باريس ليتعلم بها فهو ربيب لغهم أصلا وليس خلافة مع الحديو إسماعيل مرتبطاً بهدف أو إيماناً بفكره ، كما حاول بعض التغريبين أن يصوروه ، بل على العكس كان جرياً وراء التيارات الصهيونية والاستعارية التي حملت على الحديو عباس ومهدت لإسقاطه وقد ألف يعقوب صنوع محفلين في مد خدمة الماسونية طليعة الصهيونية وفي ذلك العهد .

ولا ريب أن يعقوب صنوع هو رائد تنفيذ مشروع الدعوة إلى العامية بالكتابة العامية، وتنفيذ مشروع الكاريكاتير والمسرح العامى. أنه يهو دى فرنسى الجنسية يدعى يعقوب روفائيل ويطلق على نفسه اسم جون سانوا ، كان يسمى الحديو شيخ الحارة .

#### شبلي تشميل

هو أول من نشر مذهب دارون باللغة العربية ، ولم يكتف بذلك بل كان يصرح قولا وكتابة بالتعطيل والإلحاد ، ولم يتجرأ أحد قبله على ما تجرأ عليه كما ذكر السيد رشيد رضا في (ينابر عام ١٩١٧ – المنار).

وكان الدكتور شبلى شميل من دعاة الاشتراكية ( المسادية ) وكان مادياً فى أفكاره وأراثه وقد ترجم ( مقدمة بختر على مذهب دارون ) وتجد هو أشد تلاميذ دارون إلحاداً وتعطيلا ،

يقول الدكتور يعقوب صروف :

أساس الفرق بيننا وبينه في الأمور العلمية والاجتماعية إننا نميل إلى الحذر

وثرى أن نذكر كل أمر بما يستحقه من الاحمال والترجيح أو التحقيق ، إثباتاً كان أو نفياً ،مدفوعين إلى ذلك بما أثرته فينا العلوم الرياضية التي تعلمناها وعلمناها ، وقلها يستطيع هذا التدقيق من لم يبحث في الموضوع من أما الدكتور شميل فلم يدرس العلوم الرياضية ، وكان حاد الذهن سريع التصور فيبادر إلى المحاهرة بما يعتقده صواباً ولو خالف المألوف ، ولم تقم أدلة قاطعة على تأبيده ، وقد صرح بذلك منذ عهد بعيد حيث قال :

(أما أنا فآفتي إذا كان ذلك يعدآفه ، إنني متى بدت لى حقيقة تستهويني فإنني لا أعود أحفظ نفسي من إبدائها ) .

إن هذه الحاسة لا يقدم عليها المرء في عمله الخاص الذي يحبه من كل بحوهر وعرف دخالله و تشعب الآراء فيه بل من يلم بالموضوع إلمهاماً أو يكون من الغادين فيه ، فلم يكن الدكتور شميل كذلك في علم الطب بل كان بجرى معالجة مرضاه ووصف الأدوية لم حسب القواعد المقررة ، ولا يآخذ بالمحتملات ولا تسهويه المكتشفات الجديدة ، وهذا شأن كل متعمق في علم من العلوم أو موضوع من الموضوعات ، ألا ترى أن دارون نفسه صاحب المذهب الداروني مضت عليه سنون كثيرة وهو يبحث و يحقق و يكاتب و يستشير قبل النام عده المذهب المذاب المناب و المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المنابع الم

والحلاصة أن دكتور شبلى شميل لم يكن متخصصاً فى العلوم الطبيعية ولحكنه كان طبيباً ، خالياً فى نرعته فى كراهية الشرق والإسلام والحلافة والدولة العيانية وموالياً شديد الموالاة الغرب والمتغريب وقد اختبر ليحمل هذه الرسالة ، وقد نقل مذهب دارون عن أشد غلاة المادية ، ( نجبر ) وكان مهدف إلى ما بعد المذهب وهو التصور المادى الحياة الاجتماعية كلها وكانت أهمية شبلي شميل تنحصر فى محاربة الغيبيات ، وكان برمى بنقل الدارونية للى وضع أقدس المقدسات الدينية بن قوسن أو وسط علامة استفهام كرى ، ولما وجدوا أن دعوته لم تثمر وقوبلت بالمعارضة الشديدة جاء اسماعيل مظهر ليقدمها بأسلوب جديد مختلف ، فى إطار كلمات راقة : التعلوز ، التجديد ، الديمقر اطية ، وجاءت بعد ذلك كلمات الفرعونية والاشتراكية ، والديكارتية والماركسية على ألسنة طه حسن ، وسلامة موسى والاشتراكية ، والديكارتية والماركسية على ألسنة طه حسن ، وسلامة موسى

#### أديب إسحاق

لقد ادعى أنه تلميذ حمال الدين ، ويرقت كلماته في الصحف التي أصدرها في مقاومة الاستعار البريطاني ولكنه كان واحداً من مجموعة من خرنجي إرساليات التبشير تحارب الاستعار البريطانى وحده وترى الالتجاء إلى فرنسا هو الحرية منهي الحرية ، اتصل أديب إسحاق بجال الدس وادعى أنه من دعاة الحرية ، فما أن أخرج حمال الدين من مصر حتى والى النفوذ الفرنسي ، فكتب في باريس بهاجم مصر ، ثم عاد إلى مصر مع أعلام الاحتلال فأعطى جائزة ومنصباً وهكذا نجد الجاعة كلهم : يوسف الحازن ، رزق الله حسون ، سليم عنحوري ، لويس صابونجي ، كان هدفهم تدمير الدولة العثمانية وتحطيم الجامعة الإسلامية وفصل مصر عن تركيا لحساب النفوذ الأجنبي ، تلك هي مدرسة الإرساليات التبشيرية التي صنعها النفوذ الأجنبي فى بعروت لإعداد تلك القاعدة الضخمة التي انطلقت منها بعد ذلك كل قوى الفكر والصحافة والأدب وفى مقدمتها أصحاب المقطم عملاء كرومر ودعاة الاحتلال وسركيس وشاهين مكاريوس الذين كانوا حميعاً يعرفون طريقهم : محاربة الإسلام تحت اسم محاربة الدولة العمانية والسلطان عبد الحميد والدعوة إلى تحرر الوطن باسم الإقليمية وتمزيق تلك الجبهة الصامدة ، تلك هى دعوة الصهيونية والاستعار الكامنة وراء الإرساليات التي أطلقت حربجها فانبثوا فى مصر وتونس والمغرب يقودون الصحافة لحساب النفوذ الإنجليزي والفرنسي ومن ورائهم الصهيونية كانوا يعملون في البلاد العربية فإذا ضاقت بهم ذهبوا إلى إيطاليا أو فرنسا يصدرون صحفاً صفراء بهاجمون منها الحلافة والإسلام.

وأديب إسحاق وسليم نقاش: أصدرا جريدة التجارة وجريدة مصر كتبا فى مواجهة الاستعار البريطانى (ولم يهاهما الاستعار الفرنسى فى شمال إفريقيا)، بل كانا فرنسى النزعة ،ورداً على المقطم، ولكن كانت كتاباتهم فى الحرية والتربية والدستور كتابات غربية تقهر مفاهيم الرأسمالية والديمقر اطية الغربية.

#### لويس صابونجي

أما لويس صابونجى فقد وضع برنامج الحرب الوطنى عام ١٨٧٩ وناصر عرانى وسافر إلى لندن وهاجم ونشره بلنت فى التيمس عام ١٨٨٦ وناصر عرانى وسافر إلى لندن وهاجم الحلافة والسلطان عبد الحميد ، تحت اسم تشخيص أمراض الدولة العمانية . وقد تبرع له أحد الممولين فى إنكلترا برأس مال قدره عشرة آلاف جنيه لنشر هذه الجريدة (الحلافة) عام ١٨٨١

وكانت هذه الصحف الصادرة فى الغرب من المارون فى حضانة النفوذ الاستعارى والصهيونى ، وكانت الأهرام مؤيدة للنفوذ الفرنسى والمقطم مؤيدة للنفوذ البريطانى ، ولم يكن تأييد الأهرام للحركة الوطنية إلا معارضة لبريطانيا . وقد حمل هؤلاء حميعاً على الدولة العمانية والخلافة تحت اسم الوطنية والحرية والدعوة كذباً وتضليلا إلى إعادة الحلافة إلى العرب .

ونجد فى وقائع (رزق الله حسون) مثلا لهذا فهو قد سمن وفر من السجن وهرب إلى روسيا وهناك هاجم السلطنة العمانية وسافر إلى لندن وأصدر جريدة عربية عام ١٨٧٧ وحمل على العمانيين ودولتهم وهاجمهم هجوماً شديداً ، يوصف بأنه أقسى من هاجم الدولة العمانية وعاون المستشرقين في إنجلترا وفرنسا وروسيا ، وكتب ضد العرب والإسلام بلهجة قاسية ، وقد وصفه الاستعاريون والتغريبيون بأنه رائد الصحافة العربية الذى كافح الطغيان .

هوًا عملاء الماسونية والاستعار :

الدعوة إلى اللغة العامية ، والزجل ، وكلمات عامية فرنسية كما يقول يعقوب صنوع (أبو نظارة رزقاً): (دخلنا الرستوران وأكلنا بشمبانية) أما خليل عبد السيد فقد عنى تمهاحمة التراث الإسلامي.

# جبران عليل جبران (أدب المهجر)

إن من أبرز أعمال دعاة التغريب (إعادة إحياء الموتى) فهم لا يلبثون بين آن وآخر أن بجرو إعادة الحياة للموتى تحت دقات الطبول وصيحات الإذاعات ، وإقامة المهرجانات ، ثم يتبين لهم بعد قليل أن محاولتهم باطلة وأن من مات لا يبعث ، خاصة إذا كان من هذا الفركر الوثى المضال المنحرف الحاقد على اللغة العربية وعلى قيم الأخلاق والفضيلة على النحو الذي عرف عن جبر ان خطيل جبر ان الذي صفقت له قوى التغريب عند بزوغ فجره ، وظنت أنها ستقضى به على البلاغة العربية وسترفع به أعلام الأسلوب التورائى الذي حاولته جماعة المهجرين من أمثال ميخائيل نعيمة ، وأمن الريحاني وجبر ان خليل جبر ان واليوم وبعد مائة سنة تعود طبول التغريب لتدق مرة أخرى مترجمة كتب جبر ان ومحتفلة به ، ولكن بعد ماذا ، بعد ما ارتفعت الغشاوة على العيون التي خدعت في الثلاثين ، والواقع أن الأدب المهجري قد اعتمد عن العيون التي خدعت في الثلاثين ، والواقع أن الأدب المهجري قد اعتمد على مصدر أساسي ، هو الحملة العنيفة على الدين واللغة ، ومقومات المحتمع على مصدر أساسي ، هو الحملة العنيفة على الدين واللغة ، ومقومات المحتمع العربي الإسلامي، والثورة على كل القيم والعقائد والإفراط في الإباحة ومهاجلة القيم الأخلاقية في الحب والزواج من إدخال الأسلوب جديد مستغرب يصادم الغس الإسلامي ويعارض مفاهيم البلاغة ، ويعلى من صيغة التوراة والحاز الغربي .

وقد تصدر جبران خليل جبران هذه المدرسة .

و يمكن القول بأن المدرسة المهجرية الشهالية التي كونها جبران ورأس نادمها كانت ثمرة من ثمار الإرساليات التبشيرية التي وردت لبنان وسيطرت على وحدة التعليم والثقافة فيه ، ومن ثم كان لهذه الثمار اتصالها بالمدارس الغربية ، وخاصة مدينة بوسطن التي اتخذها المهجريون مقراً لهم وهي منذ قديم مقر الإرساليات التبشيرية في الولايات المتحدة ، ولعل أصدق ما ممثله

الأدب المهجرى ما كتبه جبران نفسه عام ۱۹۱۹ فى خطاب إلى إميل زيدان ( مجلة الهلال ): إن فكر ى لم يشمر غير الحصر م وشبكتى ما برحت مغمورة بالماء.

ومن الحق أن أسلوب جمران قد بهر كشراً من الشباب وسرى سربان النار في الهشم ، ولكن سرعان ما انطفأ وفقد أثره ، وذلك لمصادمته لطبيعة النفس العربية ، ومعارضته لمهجها ، وتضاربه مع مزاجها النفسي والاجتماعي ، ذلك أن جبران كان إقليمياً مغرقاً في الإقليمية ، إباحياً مسرفاً في الإباحة ، وقد حاول في الكثير من نبراته محاكاة مزامبر داود ونشيد سلمان وسفر أيوب ومراثى أرميا وتخيلات أشعيا على حد تعبير ميخائيل نعيمه - فكان بذلك وكان إخوانه طلائع الغزو الصهيوني - وكان أسلوب التوراة هو المثال الأدبي الأول الذي تأثر به وقد حفلت كتاباته بمجموعة من الصور والتعبيرات ، التي استقاها من الأسفار فهو يقدم أشباه الجمل والظروف ، والأحوال ، ثم تمزج ذلك بفن ( ولت ويتمان ) الشاعر الأمريكي ، كما أشار كثير من مترجمي سبرته إلى أنه بعد حرمان الكنيسة له وهو في العشرين من عمره على أثر قصيلته التي هاجم مها الأديان ، اندفع في طريق إحياء أمجاد فينيقية وحضارة الكلدانيين . وقد أشار في خطاب له من بوسطن سنة ١٩٢٠ لصديقه نخلة إلى هذا المعنى فقال : إن القوم في سوريا يدعونني كافراً والأدباء في مصر ينتقدونني قائلين : هذا عدو الشرائع القديمة والروابط القديمة والتقاليد القديمة ، وهو لاء الكتاب يا نخلة يقولون الحقيقة . لأنى بعد استفسار نفسي وجدتها تكره الشرائع ، بل لقد صور جبر ان مفاهيمه وانحر افاته في مقال مطول استهله على هذا النحو ؟« هو » متطرف بمبادثه حتى الجنون ، هو خيالي يكتب ليفسد أخلاق الناشئة ، هو فوضوى كافر ملحد . . هكذا يقولون عنى وهم مصيبون فأنا متطرف حتى الجنون ، أميل إلى الهدم ميلي إلى البناء ، وفي قلبي كره لما يقدسه الناس وحب لما يأبونه » ولا ريب أن كتابات جبران هي طابع النفس المنحرفة ، وقد التقطه الغزو الثقافي ودفعه إلى الأمام وفتح له آفاق الشهرة ومع ذلك فقد سقط أدب جبران ولم يحقق النتائج التي عول علمها دعاة التغريب . وقد جرت محاولات لضرب أسلوب المنفلوطي الذي برز في هذه المرحلة بأسلوب جبران على فرق ما بينهما من نهج ومضمون فأسلوب جبران هو أسلوب الحيال والإباحة والهدم ومعارضة الأخلاق والعقائد وهو معارض لطبيعة النفس العربية والمزاج العربي ، أما أدب المنفلوطي فقد كان موازياً لهذه النفس ، مستمداً من أسلوب القرآن في الأداء ، حتى قبل أن قلب جيل كامل من دمشق إلى فاس قد خفق من خفقات قلب المنفلوطي .

ويمكن القول أن الأدب المهجرى قد كشف عن زيفه (أولا) حين انفصل عن قيم الأمة العربية والأدب العربي في البلاغة والأسلوب، وخاصة حين حاول النيل من اللغة العربية وإشاعة طوابع الظلال والأضواء والرمز، وهي بعيدة عن طابع اللغة العربية وأدبها الصريح الواضح.

ثانياً: حين اتصل بقيم الأدب الغربي وفلسفته المادية والإباحية ، فأعلى من شأن وحدة الوجود واللاأدرية وفلسفة نيتشة المثيوصوفية المستمدة من الأفلاطونية الجديدة ، ومذاهب الكشف الجنسي وذلك حين أسرف (جبران ونعيمه) وكسرهما في احتقار القيم العربية والعقائد الروحية مع الدعوة إلى الكشف الغربي والإباحية والانفصال عن القيم الوطنية والقومية والحروب من الواقع والإيمان ، واتخاذ الأممية أساساً لفكرة الدعوة الإنسانية مع الإقليمية والحصومة للدين والأخلاق.

ولقد أسر فالذين تحدثوا في مهر جان جبران وغالوا في محاولة تصوير أثره حيث كانت كل الدلائل والوقائع تكذبهم ، ولكنهم صدقوا حين قالوا : إن جبران كان ثورة على القديم ، وعلى كل الأشياء التي تربطنا وتشدنا إلى الماضى . ولقد حاول جبران كما حاولت مدرسة المهجرين إحياء العرفية الفينيقية الوثنية ، ومهاجمة قيم العروبة والإسلام فأعادت وأحيت كل ما رددته فلسفات زرادشت والمحوسية ووثنية اليونان والرومان هربا وراء فرويد ونيتشه وغيرهما وكان هذا كله مصاغاً في إطار التوراة وأسلوبها من خلال المزامير وأسفار الجامعة ونشيد الأنشاد وسفر أيوب ودخيلا على الأدب العربي ، وعلى الذوق العربي وعلى المزاج العربي ، ومن هنا كان مقوطه واندحاره .

## جرجي زيدان

### (روايات الإسلام)

منذ توفى مؤسس الهلال عام ١٩١٤ ، ولا تزال آثاره تجد اهتماماً كبيراً من جهات بعينها ، فما تلبث بن وقت وآخر أن تظهر روايات الهلال مطبوعة طباعة فاخرة : هذه الروايات التي تسمى روايات الإسلام والتي خدعت كشراً من شبابنا بذلك الأسلوب القصصي الذى كان يغربهم بالقراءة ثم يدس لهم سموماً كثيرة من شأنها أن تغير نظرتهم كمسلمين إلى زعماء الإسلام وأبطاله وتجعلهم يحسون نحوهم بانتقاص شديد، يزيل من هيبتهم ويقلل من مكانتهم ويصورهم على أنهم كانوا يتصارعون على منصب أو حب أو مال. وهذه هي المحاولة الحطيرة التي يستهدفها الكاتب أساساً وإن أخفاها وراء مظاهر براقة من التصوير الفني والعاطني، وقد كان لا بدمن « إعادة النظر » في أعمال هذا الكاتب الذي حاول كتابة تاريخ الإسلام من خلال كتابة تاريخ التمدن الإسلامي ومن خلال رواياته ، وقد آكتشف أمره مبكراً ، فلم بخف على أهل جيله أنفسهم وقد نشرت مجلة المنار عدداً من الدراسات حول مؤلفاته من أهمها ما كتبه الشيخ شبلي النعاني ( المحلد ١٥ – ١٩١٢ ) في نقد كتابة تاريخ التمدن الإسلامي والذي قال فيه : إنَّ الغايَّة التي توخاها المؤلف ليست إلا تحقير الأمة العربية ، وإبداء مساومها ، ولكن لما كان نجاف ثورة الفتنة غير مجرى القول ولبس الباطل بالحق ، وكذلك نشر الأستاذ أحمد السكندري دراسة في المنار عن مؤلفات جرجي زيدان ومنهجه في البحث ، وتحدث كثيرون عن ( جرجي زيدان ) : ( الذي شوه التاريخ الإسلامي برواياته الفاسدة حيث اعتمدت عليه المخابرات الأجنبية ، وكان عضواً في الجمعيات الماسونية ف الشرق العربي ورافق الحملة النيلية إلى السودان عام ١٨٨٤ بصفة مترجم فى قلم الاستخبارات ، ثم عاد إلى ببروت فدرس فيها اللغتين العبرانية والسريانية ورحل إلى لندن ( ١٨٩٠ ) ورجع إلى مصر فأنشأ مجلة ( الهلال )

الذى كان موازياً لمحلة المقتطف، وكان محتضناً بالدراسات التاريخية فى الأغلب وقد خدم الاستشراق والتغريب فى هذه المرحلة خدمات جلى مها موقفه من السلطان عبد الحميد والجامعة الإسلامية وهو موقف خصومة وكر اهية (فقد كان كتاب المارون اللبنانيين هم عصبة الحرب على الحلافة الإسلامية والدولة العمانية، والسلطان عبد الحميد الذي وقف فى وجه الصهيونية فسلطوا عليه كذلك كان موقفه المؤسف من الإمام مهدى السودان، الذي تؤكد وثائق التاريخ أنه قام محركة استقلالية إسلامية ناصعة ، كذلك فقد ومع دائرة الحلاف بن الصحابة وجدد الحلافات بن الأمويين والعباسيين وجرى فى ذلك مجرى المستشرقين الذين حاولوا إثارة هذه السموم.

والواقع أن طبيعة تكوين جرجى زيدان ووقائع حياته توحى بأنه على في دائرة الاستشراق والتبشير الغربى وفق مخطط دقيق ماكر ، لم يكتشف إلا بعد وقت طويل ، ومطالع حياته تعطى إشارة واضحة لذلك ، كما أشرنا وفي هذه الفرة وضع تحت إعداد دقيق وخاصة خلال إقامته في لندن حيث اتصل معاهد إعداد غير المسلمين للعمل في الشرق ، وفي هذه الفرة اتصل بالماسونية ولما عاد ألف كتابه (تاريخ الماسونية) الذي ما زال أكبر مراجع الماسونية ولما عاد ألف كتابه (تاريخ الماسونية) الذي ما زال أكبر مراجع الماسونيين وهو في صف دعوتهم ، وقد كانت مجلة الهلال محاولة لنقل مفاهيم الفلسفة الماسونية الملحدة الإباحية إلى أفق الفكر الإسلامي بذكاء ومكر شديدين .

(ومما يذكر أن صروف ، ونمر ، ومكاريوس ، أصحاب المقتطف ) كانوا ماسوناً أيضاً وكذلك سليم سركيس ، واللكتور شيلي شميل وجماعة الصحفيين المارون الذين انتشروا فى أوربا لحرب السلطان عبد الحميد والإساءة إلى سمعته ووصفه بالسلطان الأحمر . وكانوا جميعاً أولياء الاستعار البريطانى ، وقد وصفهم اللورد كرومر بأنهم هبة السهاء له .

فلما وقع حادث إسقاط السلطان عبد الحميد عام ١٩٠٩ وتولى الاتحاديون السلطة فى الدولة العثمانية بدأ بالدفاع عهم وسافر إلى هنالك وتلتى تعلياتهم يقول السيد رشيد رضا (م ١٧ المنار – ١٩١٤): ثم ظهر منه رأى من جرجى زيدان -- بعد الانقلاب العثماني نزعة جديدة تقدمتها نزعة عدت أحياء المذهب

الشعوبية ذلك بأنه زار الآستانة ولتى فيها بعض زعماء جماعة الاتحاد التركى ثم عاد مشبعاً بالنهضة التركية مستنكراً مجاراة العرب لإخوانهم الترك بالقيام بنهضة عربية مستصوباً خطة الاتحاديين الأولى فى تتريك العناصر وإرغام العرب فى الترك ، وقد كتب فى الهلال ما يشعر بهذه النزعة فهاج ما كتبه جماعات فتيان العرب فى الآستانة وسوريا وكادوا محملون عليه فى الصحف أما النزعة التى سبقت هذه النزعة فهى مطاعن له فى العرب أو دعها كتابه تاريخ التمدن الإسلامى فطن لها. أخيراً من لم يكن يحفل بها وزادهم التفاتاً إليها ترجمة جريدة (إقدام) التركية لتاريخ التمدن الإسلامى ونشره منها بالتتابع فتشاور كثير من الشبان المتعلمين فى الرد على هذا التاريخ ولم يظهر منه شى .

وقد أشار العلامة شبلي النعاني في نقده لكتاب التجديد الإسلامي إلى أن الغاية التي توخاها جرجي زيدان ليس إلا تحقير الأمة العربية وإبداء مساوئها، ولكنه لما خاف ثورة الفتنة غير مجرى القول وألبس الباطل بالحق ، وبيان ذلك أنه جعل العصر الإسلامي ثلاثة أدوار فمدح الدور الأول و لما غر الناس عدحه الحلفاء الراشدين ، وبمدحه لبني العباس وهم أبناء عم النبي ، ورأى أن بني أمية ليست له وجهة دينية فلا ناصر لهم تفرغ لهم وحمل عليهم حملة شنعاء فما ترك سيئة إلا وغزاها إلهم وما وجد حسنة إلا وابتزها منهم وقال العلامة شبلي النعاني : لقد تعود المؤلف (جرجي زيدان) قبول مختلف أهل الكتاب وأدهامهم ، وسبب ذلك أنه يزن التاريخ الإسلامي بمنزان غيرنا ولذلك يصغى إلى كل صوت ويستمع لكل قائل. لا يعرفُ أن هذا الفن أي: كتابة التاريخ ــ له أصوله وقواعده ماهلم تكن الرواية مطابقة لهذه الأصول اليقينية فلا يلتفت إليه أصلا ، فكان الناقل للرواية لا بذأن يكون قد شهد الواقعة فإنَّ لم يشهد فليبن سند الرواية ومصدرها حتى تصل الرواية إلى من شهدها بنفسه ، ومنها أن يكون رجال السند معروفين بصدقهم ومنها ألا تكون الرواية مختلفة الدراية ومجارى الأحوال ، ولذلك اهتم مؤرخو الإسلام قبل كل شيء بضبط أسماء الرجال والبحث عن سيرهم وأحوالهم ودياناتهم ومحلهم من الصدق ، فدونوا كتب أسماء الرجال وكابدوا في ذلك محنة يضيق عنها النطاق البشري فعملوا كتباً غبر محصورة منها الكامل لابن عدى والثقاة لابن حيان وتهذيب الكامل للغرى وتهذيب الهذيب لابن حجر

وطبقات الصحابة لابن سعد ، وميزان الاعتدال للدهبي ، ونجد كتب القدماء من مؤرخي الإسلام كلها أو أكثرها كسره بن إسحق ، وتاريخ الطبري وابن قتيبة وغيره مسلسلة الاسناد مبينة الأسماء ليمكن نقد الرواية ومعرفة جيدها من زيفها .

ومما أخذ عليه وقوفه في صف خصوم المسلمين القائلين بأنهم (حرقوا) مكتبة الإسكندرية ، فقد أشار إلى ذلك أكثر من إشارة ثم عقد باباً لإثبات أن خزانة الإسكندرية حرقت بأمر عمر بن الحطاب وقد أطنب في ذلك واستدل عليه بدلائل ، وأشار النعاني إلى أن المؤلف اعتمد على روايات ثبت كذبها وقال : إن أقدم من روى هذه الرواية هو البغدادي ، ذكرها من غير إسناد ومن غير إحالة على مصدر ، وقال إن أول شئ يهمنا هو : هل ذكر القفطي والبغدادي هذه الرواية مسندة وذكرا مصدر الرواية واسم رواتها أم لا .

وأنت تعلم أن البغدادى والقفطى من رجال القرن السادس والسابع فأى عبرة برواية تتعلق بالقرن الأول ، يذكر أنها من غبر سند ولا رواية ولا إحالة على كتاب أما كتاب القدماء الموثوق بها فليس لهذه الرواية فبها أثر ولا عبن ، وهذا تاريخ الطبرى واليعقوبى والمعارف لابن قتيبة والأخبار الطوال للدينورى وفتوح البلدان للبلاذرى ، والتاريخ الصغير للبخارى ، وثقاة ابن حيان ، والطبقات لابن سعد ، وقد تصفحناها وكررنا النظر فيها ، ومع أن فتح الإسكندرية مذكور فيها بقضها وقضيضها فليس لحريق الحزانة فيها ذكر . (المنارم ١٥ – يناير ١٩١٤) .

وقال شبلى النعانى : واعلم أن مسألة إحراق خزانة الإسكندرية موضوع مهم عند أهل أوربا ، وقد أطال البحث فيه نفياً وإثباتاً ، وممن ألم بهذا البحث بعملة وتفصيلا المعلم وايت والمعلم دى ساسى الفرنسى فى ترجمة كتابة الأفادة والاعتبار واشفكن أردنك ودربير الأمريكانى ، صاحب كتاب للحدل بين العلم والدين ، وكرجين وسيديو فى تاريخ الإسلام والمعلم رينان الفيلسوف الفرنسى فى خطبته عن الإسلام والعلم ، وقد طالعت كل هذه الأبحاث والمقالات ، والحاصل أن محقق أهل أوربا قضوا بأن الواقعة غير

ثابتة أصلا ، منهم جبيون المؤرخ الإنجليزى ودربير الأمريكاني ، وسديو الفرنسي وكرديل الألماني ورنيان الفرنسي وعمدتهم في إنكار ذلك أمران :

الأول: أن الواقعة ليس لها عين ولا أثر في كتب التاريخ كالطبرى وابن الأثير والبلاذرى وغيرهم ، وأول من ذكرها عبد اللطيف بغدادى والقفطى وهما من رجال القرن السادس والسابع ولم يذكرا مصدراً للرواية والاستدلال.

والثانى : أن الخزانة كانت قد ضاعت قبل الإسلام : أثبتوا ذلك بدلائل لا مكن إنكارها .

هذا مجمل ما أشار إليه العلامة شبلى النعانى . أما العلامة أحمد السكندرى فقد أشار إلى أن مما يوخذ على جرجى زيدان أنه كثير النقل من مستعربى الإفرنج من غير تمحيص لدعواهم وأنه يخطىء فى الحكم الفنى ، أى أنه يقرر غير الحقيقة العلمية ، وأنه يخطئ فى الاستنتاج ، وأنه يقيم الدعوى بغير دليل ويخطىء فى النقل وأنه قليل تحرى الحقيقة ، ويروج الدعوى بغير دليل و روج عند المؤلف أقوال الحصوم من خصومهم وأقوال الكتب الموضوعة لأخبار المجان أو لذكر عجائب الأمور وغرائها وأنه يستدل بجزئية واحدة ، على الأمر الكلى .

وعن كتابه (تاريخ العرب قبل الإسلام) أخذ عليه السكندرى أنه أغفل مدة حكم الفرس فى البمن بعد ذى بزن وكثرة شكه وتردده وتناقضه فى أكثر الحوادث وتخريجه الإعلام تخريجاً غريباً واختصاره التاريخ جداً وإنكار بعض الحقائق البديهية فى موضع وتشبثه بتحقيق بعض الظنون فى موضع آخر . ومما أخذه عليه ما أسماه ( جسارته ) فى وضع الأسماء ، والتقسيات التاريخية ، مع ضعف الاستظهار كتقسيم أدوار تاريخ العرب وتسمية الأمة التى سماها ( استرابون ) اليونانى جرهين بالقريتين نسبة إلى قرية وهم اسم الهمامة أغنى أهل الأرض .

وكذلك أخذ عليه تهجينه أخبار العرب فى حوادث الفخر والغلبة وتصديقه خرافات استرابون وهير دوت مع أنهما لم يدخلا بلاد العرب ولم يرياها . وكذلك أخذ عليه سوء التعبير من الوجهة الدينية فى عبارات الكاتب

كقوله: ( أقدم المصادر العربية المعروفة عن تاريخ العرب وأقربها إلى الصحة : القرآن ) .

راجع : المنار م ١١ ص ( ٨٦٣ ، ٧٨٧ ) .

إن إعادة النظر في كتابات جرجى زيدان تكشف بوضوح أنه يمثل إنجاه الاستشراق والتبشر والتغريب، حاملا شهاته وسمومه وعاملا على غرسها في أبحاث التاريخ الإسلامي ، وقد كانت هذه الكتابات مجهولة المصدر حتى إذا ترحمت دائرة المعارف الإسلامية التي كتبها متعصبوا المستشرقين تبين أنها تضاهبها من حيث وحدة المصدر ، ثم جاء بعد ذلك طه حسين ، وأحمد أمين . وأمين الحولي وغيرهم فأدخلوا التاريخ الإسلامي مراحل جديدة أشد خطورة ، ثم جاءت بعد ذلك محاولات التفسير المادي للتاريخ الذي حمل لواءها عبد الرحمن الشرقاوي وغيره .

#### روایات جرجی زیدان

أما المحال الذي استطاع جرجي زيدان أن ينفث سمومه فيه بحرية فهو مجال القصص فقد ألف عدداً من القصص تحت اسم روايات الإسلام دس فيها كثيراً من الدسائس والمؤامرات والأهواء وحاول إفساد مفهوم الشخصية الإسلامية والبطولة الإسلامية حيث أساء إساءة بالغة إلى أعلام من أمثال صلاح الدين الأيوبي ، هارون الرشيد ، السلطان عبد الحميد ، عبد الرحمن الناصر ، أحمد بن طولون ، الأمين والمأمون ، عبد الرحمن الداخل ، شجرة الدر. وقد أقام تصوره على أساس خطير :

أولا : تصوره للخلفاء والصحابة والتابعين بصورة الوصوليين الذين يريدون الوصول إلى الحكم بأى وسيلة ولو كان على حساب الدين والخلق القويم مع تجريحهم والهام بعضهم بالحقد وتدبير المؤامرات .

ثانياً: تزييف النصوص التي نقلها عن المؤرخين القدامى وحولها عن هدفها تحويلا أراد به السخرية والاستخفاف بالمسلمين وبني عليها قصصاً غرامية باطلة .

قالشاً: استهدف من حشد القصص الغرامية ذات المواقف المسفة داخل ووايات تاريخ الإسلام إثارة عسريزة الشباب وتحريك شهوة المراهقين مستغلا ضعف ثقافة الكثيرين منهم وجهلهم بالغاية التي يرمى إليها في رويات مع الاستشهاد بالأبيات الشعرية المكشوفة الساقطة التي تحرك الغرائز الدنيا. وابعاً: تبين من البحث الذي قدمه عالم أزهري درس باستفاضة

روايات جرجى زيدان أن معظم الأحداث التاريخية فى رواياته قد حرفت وبنيت على أساس فاسد .

فقد ظل جرجى زيدان على حد تعبر الباحث الدكتور . . . ينقب وينقر وبجهد نفسه فى مزج الحق بالباطل وتقديمه فى أسلوب براق جداب معتمداً على فن أدبى ذى أثر بالغ وذلك هو فن القصة والرواية ، حيث لم يكن حريصاً على تحرى الحقائق التاريخية قدر حرصه على الحبكة القصصية وخلق الحوادث المثرة خلقاً ، وقد عمل جاهداً على طمس التاريخ الإسلامى وتشويه معالمه بغية تنفير أبناء العرب والمسلمين من ماضى آبائهم المحيد .

خامساً: من أخطر شهاته : أنه قال ببشرية القرآن وشك فى مصادر العربية الأولى ، ومدح بنى العباس لأنهم أنزلوا العرب منزلة البكلب (على حد قوله ) ونسب إحراق مكتبة الإسكندرية إلى عمر بن الخطاب رضى الله عنه .

وقد طبع اللبنانيون روايات جرجى زيدان مزادته بالصور الملونة والألوان الصارخة بقصد استهواء الشباب وحملهم على قراءة هذه الكتب التي لا تعطيهم إلا صوراً مشوهة لتاريخ أمتهم وأخباراً ملفقة بغية التشكيك في ذلك التاريخ.

سادساً: أعطى نفسه الحرية المطلقة فى تفسير أحداث التاريخ فى معظم رواياته استناداً إلى موقف الأديب من التاريخ ، وكانت تفسيراته متعسفة متكلفة فى محاولة لإثارة مشاعر السخط فى نفوس المسلمين .

سابعاً: تفسيره لتصرفات هارون الرشيد مع أخته العباسة وجعفر البرمكي بما لا يتفق مع ما عرف عن الرشيد من أنه كان يحج عاماً ويغزو عاماً بل وبما لا يتفق مع أيسر قواعد التفكير والمنطق السليم ، وفي رواية

أرمانوسة المصرية حاول أن يقول: إن الحب بين أرمانوسة وأركاديوس قائد حصن الروم هو السبب في هزيمة الروم وانتصار المسلمين واتهم المسلمين بأنهم دخلوا البيوت ينهبون ويسلبون عندما فتحوا بلبيس وهو مناقض تماماً لما أورده المؤرخون المنصفون.

ثامناً: فى رواية فتاة غسان أورد شهة بأن النبى محمد صلى الله عليه وسلم أخذ تعاليمه عن الرهبان وتأثر بتوجيهات الراهب محيرا ، واتسمت كتابته بالسخرية والاستخفاف بوثائق العهد النبوى ووصف حادثة شق صدر النبى صلى الله عليه وسلم بالغرابة وادعى أن هناك خصومة بين خالد ابن الوليد وأى عبيدة بن الجراح ، وأخذ مصادره فى هذا من كتب المستشرقين .

تاسعاً: فى رواية عذراء قريش أقام منطقه على تجريح الصحابة واتهام بعضهم بالحقد وتدبير المؤامرات واتهم السيدة عائشة بالميل إلى سفك الدماء والنزوع إلى الشر ، ووصف الحليفة عثمان بأنه رجل إمعه وذليل ومستسلم لابن عمه ، وافترى على على بن أبى طالب وفسر الفتنة تفسيراً مغرضاً واتهم عليا بالتهاون فى المطالبة بدم عثمان .

العاشر: وفى رواية العباسة اتهم الرشيد بالاستهتار والمحون والاستبداد والظلم ، وقدم تفسيراً خاطئاً ومغرضاً لقتل بنى برمك ، وشوه شخصية العباسة أخت الرشيد.

الحادى عشر: فى روايات (شارل وعبد الرحمن): زعم بأن القواد وأمراء الجند من المسلمين كانوا مشغولين بحب فتيات النصارى وقد فتنوا بجالهن وإن هذا الحب قد صرفهم عن أمر الفتح، فتركوا جنودهم فى ساحة القتال وادعى أنهم كانوا يهتمون بالغنائم أكثر من اهمامهم بما عداها، وجرى على تصوير حروب الإسلام على أنها حروب غنائم.

الثانى عشر: أجرى على لسان أبى مسلم الحراسانى من الافتراء ما قال: من أن العرب كانوا محتكرون غير العرب ويسومونهم سوء العذاب ثم بفتخرون عليهم بالنبوة وطمس معالم التاريخ الإسلامى فى هذه الرواية باللس

والافتراء وقدم صوراً باهرة للكنيسة ورهبانها ، وأشاد بالأديرة والرهبان حيث جعلها ملجأ الضعفاء وملاذ التائهين والحائفين .

وفى رواية الأمين والمـأمون كان واضح التحامل على العرب واصفاً إياهم بالاستبداد وسوء التصرف مع الأجناس الأخرى التي تربطهم بهم وابطة الإسلام قبل كل شيء.

الثالث عشر: فى رواية فتاة القبروان حاول التشكيك فى أنساب الكثيرين من حكام المسلمين وكذلك عمد إلى التشكيك فى نسب الحليفة المعز لدين الله واعتمد فى قصصه الغرامية على الحيال إذ لا يوجد ذكر لكل هذه المواقف فى حميع كتب التاريخ ، وخاصة حاكم سلجاسة الأمير حمدون ، بل أن صاحب ملجاسة فى كتب التاريخ مختلف تماماً عما جاء فى رواية زيدان مما يوكد ميل زيدان إلى النزوير والتحريف .

بل أن صاحب سلجاسة. هو محمد بن داسول وليس الأمير حمدان ولم يقل ابن الأثير : إن له بنتاً شغلت القائد جو هر فخطها لابنه وقد أعطى زيدان المهود فى روايته دوراً إبجابياً وجعلهم أصحاب الفضل الأول فى إزالة الدولة الإخشيدية وإقامة دولة الفاطميين مقامها .

الرابع عشر: فى رواية صلاح الدين تلفيق وتزوير وإفساد للمجتمع ، فقد ذهب إلى أن الحليفة العاضد لما ضعف أمره استدعى صلاح الدين وأوصاه بأهله خيراً ، وأن صلاح الدين نقض هذا العهد بعد سويعات وحاصر قصر الحليفة وأخذ كل ما فيه ومن فيه ، ولا ذكر فى كتب التاريخ لتلك الوصية ولا إشارة فى كتب التاريخ إلى سيرة الملك هذه ، وهذه الوصية التى ذكرها زيدان لم ترد فى الكامل لاين الأثير ولا غيره ، فهى ملفقة مزورة ، كذلك فقد زيدان النصوص التى نقلها من اين الأثير وحواما تحويلا أراد به السخرية والاستخفاف بالمسلمين وبنى عليها قصصاً غرامية باطلة

ولم يعن المؤلف بالتصوير الحى لشخصية صلاح الدين ولم يسجل مواقفه الحاسمة وصرف الشباب عن الحديث عن الدور المهم الذى قام به صلاح الدين بالحديث عن مكائد الحشاشين و تهديدهم لصلاح الدين واعتمد على روايات طائفة الحشاشين تلك الجاعة الضالة المنحرفة ، وحاول أن ينسب إلى صلاح الدين قصصاً غرامية كاذبة .

الخامس عشر: وفى رواية شجرة الدر حاول أن يصور نساء السلطان الصالح نجم الدين أيوب بصورة النساء اللاتى يتآجرن بأعراضهن فى سبيل الحصول على ما يتطلعن إليه ، وليس معه أى دليل من التاريخ وهذه الدعاوى التى أوودها حول شجرة الدر تختلف عن الحقائق الواردة فى الكتب التى أرخت لهذه الفترة من أمثال:

النجوم الزاهرة : لأبي المحاسن .

المواعظ والاعتبار في ذكر الحطط والآثار : للمقريزي .

صبح الأعشى : للقلقشندى .

السادس عشر: وخلاصة مايصل إليه البحث حول روايات جرجي زيدان

١ ــ تحوير مواقف الشخصيات التاريخية .

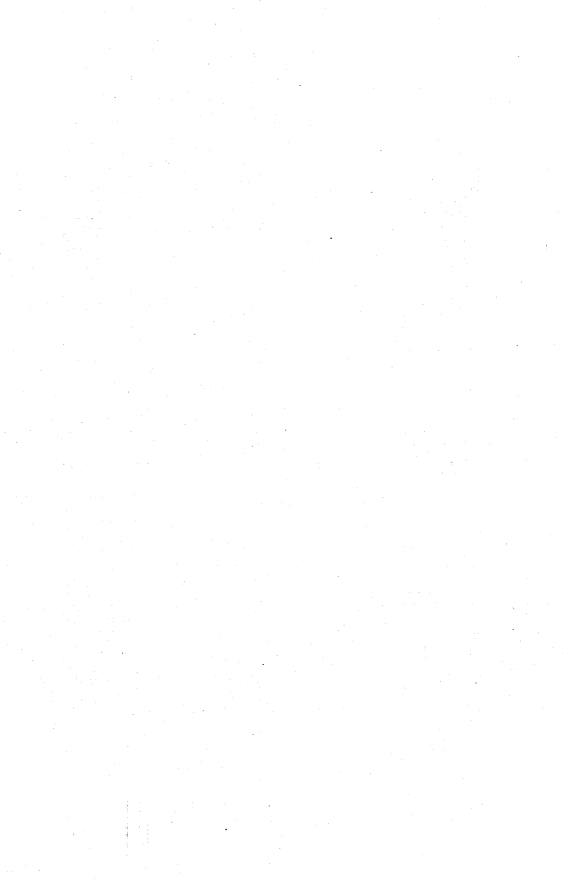
٢ \_ إثارة الشكوك حول البطولات الإسلامية .

٣ \_ تعمد إغفال الحوادث التاريخية المهمة .

٤ ــ إضفاء هلا ت مثالية على الأدرة والرهبان.

التلاعب بالمصادر والمراجع .

قالت مجلة الموسوعات عام ( ١٨٩٩ ) لم يلتزم جرجي زيدان بتمحيص الحوادث التاريخية فاختلق شخوصاً ونسب إلى بعض الشخصيات الإسلامية البارزة ما ليس فيها مما أثار حهور المسلمن، فعذراء قريش ( أسماء ) بطلة الرواية لا وجود لهما إلا في ذهن المؤلف وقد يكون له بعض الحق في هذا ولكن الباطل أنه نسب لمحمد من أبي يكر المعروف عنه الزهد عشق هذه العدراء ، بل إن صاحب الهلال بني على هذا الباطل باطلا فاختلق سبباً من عنده ليس له أسانيد تاريخية في تفسير بعض الأحداث وزعم أن عشق محمد بن أبي بكر كان سبباً في از دياد هياجه على عثمان ونسب إلى الحسن ان على عشقه لهذه العذراء الوهمية ، وغيره محمد بن أبي بكر منه وادعى أن الإمام على أعجب بعذراء قريش عندما دخلت عليه في زي رجل مع أن الدين كان يحث على عدم تشبه الرجال بالنساء ، والنساء بالرجال ، وقد عرف عن على تمسكه بالدين مما ينني عنه أن يعجب بمثل هذا وقد أقر مجرجي زيدان نخطاه في هذه الوقائع ( هلال مايو عام ١٨٩٩ ) ومحاول أن يدافع عن نفسه ولكن دفاع الطائر الذي وقع في شبكه الصياد ، ويقول : ( إنَّ الحُلَّةُ انطوت وبقيت القصة في أيدى القراء يعاد طبعها دون التفات إلى هذه الملاحظات ) ، وقد أرسل العلامة رفيق المعظم إلى جرجي زيدان (مايو عام ١٨٩٩ ) يؤاخذه على إغفاله الاعتبارات التارُغية ويستنكر تأليف الناريخ الإسلامي برمته في قالب قصصي . وهذه الملاحظة قد تكررت من الناقدين فقد انتقد في شأن هذه القصص الأخبار الكاذبة ، وثانياً نسبه العشق والغرام إلى رجال سلفنا الكرم ، وقد أشارت جريدة المؤيد إلى ذلك في التعليق على قصة الحجاج بن يوسف فقالت : الحوادث الغرامية لم تسند إلى أحد من رجل السلف العظام والأثمة الذين بجلون عن هذه الانحرافات ، هذا فضلاً عن الأخطاء في الأمور التاريخية المستورة .



# الفصِّلالثالِث الفسن والمسسسرح

- ١ نجيب الريحاني .
  - ۲ زکی طلبات .
- ٣ يوسف وهي .

جاء هذا الفن الوافد إلى المسلمين من الغرب ، واستطاع أن يسيطر ويتسع خلال أكثر من قرن من الزمان دون أن يتمكن المسلمون من توجهه وجهة صالحة أو خالصة تتفق مع أخلاقيات الإسلام وقيمه ، بل استطاعت القوى المسيطرة أن تفسد به مفاهيم الإسلام الأصيلة وأن تحرف به كثيراً من القيم ، وأن تدخل به على الأصالة الإسلامية تحريفات ضالة وآراء فاسدة ، وبالرغم من الدعوة إلى إقامة مسرح إسلامي وفن إسلامي فإن عائلة المسرح الغربي الوافدة لا تزال مسيطرة في مختلف المحالات بعيدة الأثر في إيجاد الانحرافات في نفوس الشباب والفتيات ، بل الآباء والأمهات يقول زكى طلبات وهو من دعاة المسرح الوافد:

إن المسرح يعكس الحياة في مختلف صورها، ويقدم المحاسن والأضداد والحير والشر، والتصنون والابتذال، هذا إذا كان الهدف طيباً، أما إذا كان الهدف طيباً، أما إذا كان الهدف سيئاً فإن الحير والتصون والمحاسن تختى تماماً، وإن قلم الكاتب المفسد يستطيع أن يرسم الجانب الهابط وحده وجانب الرذيلة بدعوى أن هذا هو واقع المجتمعات، وإن هذا هو الأدب الواقعي ولا شك أن الشرير في الرواية يعدد فوائد الحمر ويصفها بالساحر الذي يبدد الهموم وبالبلسم الذي بداوي كل الأمراض، وهذه المعاني تدخل إلى النفس وتستقر فيها ولا يخرجها منها تلك النهاية التي نراها في آخر المسرحية، ويقول: إن خدعة النهاية هذه من مؤامرة المسرح وصناعته، فبعد أن يرى المشاهد ساعتين كاملتين من السموم والإباحية والفساد والانجراف ويستمع إلى قاموس كامل لكل

الألفاظ القبيحة ، يكون من الحداع المضلل أن تأتى النهاية فينهزم معها الشر وينتصر الحق : بعد ماذا وقد تركت هذه المفسدات على ذلك المدى الطويل أثرها في النفس وهبطت إلى قاع الأحاسيس ، وأحس المشاهد أن ذلك كله مشروع ومباح وممكن أن يقع ويصنع .

إن من أكبر عيوب المسرح أنه يجسم الحطيئة والرزيلة ويقدم الدفاع عنها في ثنايا مهاحمها، فهو أسلوب ردئ في عرض الشر بينها بمكن أن يكون العرض في مجال الكتابة أخف من ذلك أثراً.

ولا ريب أن المسرح فن غريب على الأدب العربى دخيل على الفكر الإسلاى ، قد فرض فرضاً فى وقت لم يكن المسلمون بملكون إرادة الأخذ والعطاء من الحضارة الغربية ، بدأ تحت اسم الإضحاك والتسلية ، ثم لم يلبث أن فرض نفوذه وسلطاته وأصبحت له تقاليد ومدارس ودعوى عريضة بأنه فن ) .

ومما أعطى المسرح هذه الأهمية أن القوى التغريبية أرادت أن تقتل به قيم المحتمع الإسلامي وأن تدخل مفاهيم جديدة معارضة للإسلام في مجال العلاقات بين الرجل والمرأة ، بل أن بعض الأيدلوجيات كانت ترى أن المسرح هو بديل الكنيسة ، ولما كان المسرح في الغرب قد بدأ في خدمة الوثنية ، ثم تحول إلى خدمة الكنيسة ، فإنه لم يلبث أن عمل في خدمة الماركسية والوجودية ، وحمل حميع سموم الدعوات الضارة وطرحها على المشاهدين والمتفرجين الذين لا مملكون المعارضة أو المناقشة فيا يقدم إليهم وهذا أخطر ما هنالك ، ثم جاءت قوى خادمة للتغريب والغزو الثقافي فسيطرت على هذه الملاعب (كتابة وإخراجاً) على نحو غاية في الإفساد والإجرام .

وعندنا أن أكبر عملية تمويه قامت بها الحضارة الغربية الهاوية هي عاولة تصوير الإضحاك والرقص والعرى والكشف والإباحية المتمثلة في المسرح والسيما على أنها فن رفيع ، له أصوله العلمية وضوابطه التي يتخرج فيها المخرجون والممثلون من جامعات متخصصة ، والتي يتقدم فيها البعض بأطروحات دكتوراه ، فهناك دكتوراه في الرقص ، ودكتوراه في المسرح ، وكتوراه في الديكور ، والإخراج ، كإنما هذا الفساد والتهريج البالغ

حده من الإقذاع هو بمثابة فن عال وعلم رفيع ، بل أن هناك من يصف المسرح بصفة القداسة ، ويصف الفن بصفة الحلود ، وقد خالت هذه الأباطيل المضللة على قومنا فصدقوها ، وكان عليهم أن يكونوا أشد حنكة وحكمة فلا يسقطوا هذه السقطة وأن يعلموا أن هذا لون من الحداع والتمويه البالغن حد الفساد و الإفساد .

إن مفهوم الإسلام للفن يختلف اختلافاً واضحاً عما يقدمه هو لاء الذين تعلموا فى الغرب من خلال العقدة والمأساة والصراع بين الإنسان والآلمة فالفطرة الإنسانية الإسلامية لا تقبل هذا المفهوم الوثنى الضال .

إن الإسلام بجعل أخلاقية الفن مقدمة عن حماليته ، ولا يضحى بالقيم الأخلاقية في سبيل التسلية أو الإضحاك أو الترفيه . واستخدام الفن إنما يرمى في الإسلام إلى إبراز قيم الحق والاستقامة والحبر وليس لاعتبار الجال أو الحرية المطلقة بمثابة القيمة المطلقة وليس الهدف في مفهوم الإسلام غاية وإنما هو وسيلة إلى تربية الذوق والارتفاع بالإنسان فوق الأهواء والشهوات وفوق الرزيلة والحس الشهواني .

والفن من وجهة نظر الإسلام ليس مستقلا ولا كاملا بذاته ولكنه تابع لحياة البشر وميدان الفن هو الحياة ذاتها وليس للفن معنى إذا لم يرتبط بالحياة والإنسان والمحتمع .

فالإسلام يقدم الأخلاق على الجالى ويقدم المضمون على الإسلام وهدف الفن فى الإسلام هو نقل أو إيصال اسمى وأفضل القيم والأفكار والمشاعر إلى الآخرين بأسلوب حميل ومؤثر بحيث يوفر عنصر المتعة إضافة إلى التأثير فى سلوكهم وإرشادهم إلى الصراط المستقيم (على حد تعبير الأستاذ محمد شمس الدين صديق) ولكن هل يتوفر هذا الآن والمسرح بأيدى أولئك العتاة من أولياء مدرسة التغريب والشعوبية ؟ وهل هناك أى بريق لإمكان قيام مفهوم إسلامى للمسرح.

خضع رجال الفن لتيارات التغريب والغزو الفكرى التي هبت على العالمُ الإسلامي وكانت الفنون والثقافة من أكبر أهداف المؤسسات التي قامت

لهذا الغرض ، وقد استطاعت الماسونية احتواء عدد كبر من المستغلن بالفن والمسرح وكان عبد العزيز حمدى قد كون محفلا يسمى : محفل الفنان المصرى عام ١٩٤٧ وذلك بهدف توظيف الفن فى خدمة الماسونية . وقد قام هذا الحفل باحتواء عدد كبر من الأسماء اللامعة فى سماء الفن والمسرح فى ذلك الوقت وكان لهذا أثره فى تحول هذه الأداة فى خدمة أهداف النفوذ الغربى ، باستهواء الجاهر بالإيماء والإشارة ، وكان من نتيجة ذلك تلك المحاولة التى نطط لهما أعداء الإسلام بإعطاء الفن لفظ القداسة والفن الراقى . وقد انسع نطاق ذلك إلى المسرح والسيبا وحفلات الرقص والإخراج ، بل إن المحاولات نظاق ذلك إلى المسرح والسيبا وحفلات الرقص والإخراج ، بل إن المحاولات التي جرت ولا تزال تجرى لإخراج أفلام أو مسلسلات إسلاميه فإنها تقدم من وجهه نظر مخططات معاديه للإسلام ترمى إلى تصوير أعداء الإسلام فى صورة البذخ والقوة والتملك وترسم دعاة الإسلام فى صورة الفقر والتخلف وترمى هذه الخطه إلى :

أولا : إفساد الذوق الإسلامى ونشر الرزيلة ومحاربة العادات والأداب الإسلامية بمختلف الوسائل كالإكثار من عرض مناظر الجريمة والقتل والعنف وشرب الحمر والفسق حتى يعتادها الناس .

**ثانياً**: أفلام الجريمة التي هي درس للمراهقين في السرقة والاغتصاب والاحتيال.

ثالثاً : أفلام الجنس الحليعة التي لا تهدف إلا نشر الإثارة ونشر الوزيلة .

رابعاً: الأفلام الدينية تهدف إلى الحط من شخصيات الإسلام، وإبرازهم في صورة باهتة وتزوير تعاليم الدين أو نقدها.

خامساً: إعلاء شأن العامية وتسجيل أحاديث العاهرات وتصرفات اللصوص والقتلة وتخليد الراقصات والمحرمين.

# الفصت الرابع

#### دعـــاة التغريــب

٢ - سلامة موسى .٤ - لو يس عوض .

۱ – ساطع الحصری . ۳ – توفیق الحکیم .

(1)

# ساطع الحصرى ( القوميات )

قال عنه الأستاذ على الطنطاوى : هو الذي حارب الدعوة الإسلامية همره كله بقلمه ولسانه وسلطان وظيفته حربآ علمية منظمة وكان أسلوبه في محاربتها هو العمل على إحلال « العربية » محل ( الإسلامية ) وهي بذاتها دعوى الجاهلية التي نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عنها وبنن أن صاحبها ليس منا وإقامة برامج المدارس على هذا الأساس الواهي ، وهو أنصح ثمرة من ثمار المدرسة الاتحادية التركية تعلم في مدرستها وآمن بفلسفتها ونقل فكرها ومضاميها إلى العرب. ومدرسة الاتحاديين التي أنشأت تركيا الفتاة وحزب الانحاد والنرقى ، هي صناعة النفوذ الغربي لتحطيم الوحدة الإسلامية الجامعة التي كانت تمثلها الحلافة الإسلامية العمانية وخلق القوميات والأقليميات، وقد عاشت هذه المدرسة في حضانة الفكر المادي الفرنسي ، وكان رجالها من أتباع هيجل ونيتشة والفلسفة الوضعية أوجست كمت، والتشبع بالنظرة الطورانية العدوانية ، وقد نادى ساطع الحصرى بمفهوم القومية العربية الوافد الممتد من النظرية الغربية ، والنظرية التي طبقها الاتحاديون في تركيا ، وقد ركز على اللغة وعزلها عن الفكر الإسلامي ، كما ركز طه حسن على الأدب وعزله عن الفكر الإسلامي وفق نظرية ضيقة أوربية وقد اعترف بأن إسرائيل قومية تقوم على الدين، ورفض اعتبار الإسلام مقوماً بوصفه ديناً . ومفهومه

للإسلام ناقص ، وهو مفهوم العلمانيين الاتحاديين في تركيا ، وقد فهم الإسلام على أنه دين ، كما فهم الأوربيون المسيحية لم تفرق بين الدين ثقافة إوالإسلام ولم تفرق بين الدين ثقافة إوالإسلام ولم تفرق بين العصر والبيئة والجذور الثقافية التي تختلف فيها عن مفهوم القومية وقد قاوم التجزئة والإقايمية ولكن ليس بأسلوب الأصالة بل بأسلوب وافد وقد هاجم القومية السورية ، ثم هاجم البعث في سنواته الأخيرة ولكن دون أن يصل إلى أصالة مفهوم العربية وترابطها مع الإسلام ، هذا الترابط الجذرى الذي لا سبيل للانفصال عنه .

وقد حمل فكرساطع الحصرى حيث هو فكر في داخله تناقضاً كبيراً بين موقفه من الماركسية ومن الإسلام ومن الاحتلال الغربي ، مما تبين معه صعوبة تماسك منهجه الملفق ، الذي كان بهدف مع فكر الارسوزي وعقليته وآخرين إلى انفصال نظرية القومية عن مفهوم الترابط والتكامل القائم بين العروبة والإسلام وتفريغ العروبة من مفهومها الجامع روحياً وفكرياً وعقائدياً بالإسلام ، واستبقاء روح الصراع بين القومية ودول الغرب.

وقد تبين اليوم أن العالم الإسلامى قد تجاوز القومية وأن العرب أنفسهم قد تجاوزوها ولكنها تحاول أن تستيقظ من جديد فى إطار من الماركسية والبعثية والناصرية القديمة بعد أن قضت الأحداث عليها وأثبتت الوقائع التاريخية أنها ليست صالحة للعطاء وأنها محاولة باطلة إذا استقلت بذاتها ولم تكمل تسلسلها التاريخي والاجتماعي .

## سلامة موسى (التغريب)

إن إعادة النظر فى كتابات سلامة موسى فى مطالع القرن الحامس عشر إنما تأتى نتيجة لتلك المحاولات التى ترمى إلى طرح فكره و نظرياته ومطبوعاته مرة أخرى فى أفق الفكر الإسلامى بعد أن تجاوزها الزمن.

ومن أسوأ سمومه مهاجمته للفصحى ، ودعوته إلى العامية ، ودعوته إلى العلمانية والاشتراكية ودعوته إلى التعليم والثقافة من مفهوم الإسلام الذى يسميه (اللدين) وحرية المرأة كما يفهمها الأوربى ، مع حملة ضخمة على الإسلام والشرق فيقول.

(أنا كافر بالشرق مؤمن بالغرب ، إنى أجعل قرائى يولون وجوههم نحو الغرب ويتنصلون من الشرق).

وهو الذى روج لدراون وفرويد سنوات طويلة ثم تبين أن آرائه كلها منحرفة وناقصة ، وقد حاول أن يغير رأيه فى السنوات الأخيرة بعد أن تجاوزته متغيرات الفكر والحضارة .

بل إن سلامة موسى يرفض الحقيقة القائلة بأن الغرب قد أخذ من الشرق الثقافة في القديم وحتى بالنسبة للمسيحية فإنه عارى في مغالطة واضحة فيقول:

لا يمكن القول أن أوربا استفادت ديانها الراهنة من الشرق ، ولكن يجب أن لا نلتي القول جزافاً ، فالديانة المسيحية مؤلفة من عنصرين أحدهما خاص باللاهوت والآخر خاص بالأخلاق ، فالأول وهو اللاهوت يرجع الفضل فيه إلى المصريين، فإن النظريات الحاصة بالثالوث المقدس أو التجسد أو البعث هي نفسها تلك النظريات التي كانت شائعة عن المصريين ونظرية الثالوث هي أهم أركان الديانة المصرية القديمة فإن الربة أبيس هي العذراء التي تلد هورس من رب الأرباب أوزوريس ، ويمكن أن نتتبع تطور الفن لمسيحي حتى تصير أبيس وابنها هورس كلاهما مريم وابنها السيد المسيح

أما من حيث الآداب المسيحية فالفضل فيها يرجع إلى الإغريق ، فإن من يقرأ لمجادلات الرسل يشعر بالروح الإغريقية الذى كانوا متشبعين بها فى تبشير هم الأمم الوثنية ) .

وسلامة موسى فى هذا الاتجاه يعارض الحقائق الصحيحة لتطور الفكر المسيحى والغربى ولكنه بجرى وراء غايته الأساسية وهو التنكر لكل فضل المشرق أو لميراث الإبراهيمية الحنيفية الذى ظلل هذه المنطقة قبل رسالة موسى ورسالة عيسى علمهما السلام.

وقد صدق الأستاذ عباس العقاد حين قال: أن سلامة موسى جمع من متناقضات العلم ما لا يفوقه فيه إنسان فى هذا الصدد، ومن ذلك قوله أن أكبر ثائر فى مصر فى العصور الحديثة هو إسماعيل باشا الذى حاول أن يجعل مصر الشرقية الآسيوية أمة حديثة غربية وبلغت ثورته أن حض المصريين على التزوج من الغربيات، ذلك لكى يجعل بيوتنا وعاداتنا المنزلية فربية ؛ وأن عرابى كان من العامة فلم تفلح ثورته وانعكست على يده الغاية منها.

وقال العقاد: إن سلامة موسى يشترى الأرض ويتجر بتربية الحنازير ويسخر العال ويتكلم عن الاشتراكية التى تحرم الملك وتحرم سلطان رأس لمال وهو يعيش من التقتير عيشة القرون الوسطى فى الأحياء العتيقة ويتكلم عن التجديد والمعيشة العصرية ، وهو ينعى الحضارة الآسيوية وأنه لنى طواياه يذكرنا نخلائق البدو والمغول فى البرارى السيبيرية . ذلك أن الكاتب الذى يكتب ليحقد و محقد ليكتب ويدين بالمذاهب ليربح منها ولا يتكلف لما كلفة فى العمل أو فى المال . وأسف السخف قول هذا الكاتب :

إن اليسارين يفضلون اللغة العامية لأنهم شعبيون مستقبليون ومصيبة الدنيا أن تحشو هذه الببغاوات أفواههما بما تسميه تفسير الظواهر الاجتماعية وهى لا تعرف ما تحت أنوفها مما تسمعه بالآذان وتبصره بالعيون.

فاللغة العامية لغة الجهل والجهلاء وليست بلغة الشعبيين ولا من يحبون الحير للشعوب لأن الغنى الجاهل يتكلم العامية ولا يقرأ اللغة الفصحى ولا يمتاز بفهمها على الفقراء .

عندما فتحت أبواب الحرية في الكتابة انطلق أصحاب الأهداف التغريبية يؤيدون العهد الجديد ، ليتاح لهم بث أفكارهم التغريبية الحطيرة بحرية ومن ذلك نجد سلامة موسى يعرز بكتابه ( الثورات ) الذي هو خدمة أساسية للفكرة الماسونية التى تعمل على تحطيم الأنظمة الروحية والأحكام الأخلاقية في العالم الإسلامي ، معلياً من شأن الثورة الفرنسية على أساس أنها قمة الثورات وإعلان الإعجاب لها مع عدم تعمق الدوافع والغايات التي أحاطت لها وأنها هي ثورة الماسونية الحقيقية التي أخذت تعدُّ لها منذ : فولتُنر وروسو وديدرو التي غبرت وجه أوربا كلها في سبيل تمكن الهو د للخروج من الجيتو وإحلال الانتهاء الوطني بديلا للانتهاء الديني والقضاء على التنظمات المسيحية التي حاولت وقف خطرهم وسيطرتهم ، وتحطيم وحدة الجامعة المسيحية في أوربا بل إن البروتستانتينية كما تبن من بعد كأنت في خدمة أهداف الماسونية والصهيونية . وتنجلي بوضوح هوية سلامة موسى في أول عدد أصدره من المحلة الجديدة ( ديسمبر عام ١٩٢٩ ) كأنما أراد أن يسجل برنامجه التغريبي كاملاً فأورد هذه الموضوعات : العلم وحده ، المحددون يقولون بالتطور ، دارون ، ، الفرعونية ، الإغريق ، الصراحة في المسائل الجنسية ، الماثية ، الرجعية ، الوطن والعالمية ، التجديد في تركيا ، الشرق شرق ، والغرب غرب ، الأزمة الدينية في العالم ، اللغة العربية ، المادية ، العقل وحده ، غاندى ، السفور في العالم الإسلامي ، فولتبر ، هافلوك أليس ، نيتشة ، البشرية دين جديد ، التعلم ، السلفيون والمحدون .

ويقول نعان عاشور عن سلامة موسى وهو أحد تلاميذه: إن آراءه واتجاهاته كانت تجنح فى معظمها للتطرف الجارف والحروج عن المألوف، وكان يخنى نزعته الطائفية وراء ستار رقيق من العلمية، ولكنه اضطر أن يكشفها فى جريدة مصر، وكان يكشفها لتلاميذه فى اجتماعاته الحاصة مع دعواه الدائمة فى كتاباته على نبذ التعصب وإبعاد الدين عن الحلافات السياسية والمذهبيات الاجتماعية والتطلعات الوطنية والقومية.

وكانت أهم أعماله:

١ – دعوته إلى الفرعونية.

- ٧ ــ مناداته بكتابة اللغة العربية بالحروف اللاتينية .
  - ٣ نظراته الإباحية في معالجة الجنس.
    - ٤ النظرة الماركسية.

عمل سلامة موسى فى جمعية الشبان المسيحية ، وما وصفه نعان عاشور بأنه حدبه على الشباب ، والندوات والمحاضرات والمناظرات التى كان يشترك فيها وملتى كثير من الشبان المسلمين والمسيحيين الذين كانوا يومنون عا يعتقده على أساس الإيمان بالغرب وكراهية الإسلام ، وكان يوزع على الجالسين ورقة صغيرة يكتب كل مهم رده على ما يوجهه إليهم من أسئلة كشباب ليعطوها له فى آخر الجلسة حيث يقوم بعمل حصر ميدانى لمشاكل الشباب.

## توفيق الحكيم (التغريب)

بالرغم من أن توفيق الحكيم قد جمع أوراقه منذ وقت طويل وأعلن أن شجرة الموز لم تعد تطرح ثمراً فإنه ما زال ينفث سمومه في كل مناسبة فقد أثيرت عليه الثائرة دعوته إلى فندق العالم ، وقد كانت آثار كتابه عودة الوعى لا تزال تكشف عن تراجعه الحطير في تأييد مواقف الأمس ، وكان أخطر ما ذكره في كتابه وثائق في طريق عودة الوعى ( ص ٧٧) قوله أننا نحتاج إلى ثورة علمانية وإعادة العقل وسيطرة العقل . ومن قبل كان موقفه في ندوة القذافي وحديثه عن تطوير الإسلام ، والإسلام لا يتطور بمفهوم الأيدولوجيات والنظريات التبشيرية وهو ما زال يتخبط بين الدعوة إلى (تحرر الفن) أي تمكينه من الرذيلة والإباحية إلى الاشتراكية إلى العلمانية وفي هذا الفن ) أي تمكينه من الرذيلة والإباحية إلى الاشتراكية إلى العلمانية وفي هذا الإسلامي الأصيل .

ولست أدرى من الذى يقول كلمة حق عن هذا التراث الطويل المضطرب هل هؤلاء الذين كتبوا: توفيق الحكيم (راثد بلا نظرية) ومن ذلك قولهم : يعيش توفيق الحكيم في إطار الأساطير

١ – ويعتمد وجهة نظر الكتاب المقدس في القصص : أهل الكهف وسليان الحكيم .

٢ – ويعتمد وجهة نظر المأساة اليونانية: في الملك أوديب وبجماليون و فهو محصور في الجو اليوناني الأصلى ، لم يخِرج عن دائرة النص ، ولم يحطم الأسوار اليونانية بل النزم بها .

٣ - الحضارة الفرعونية ، وفيها يعود إلى النصوص الفرعونية وكتاب
 الموتى - إيزيس .

٤ – الأفكار الوجودية : مسرحية السلطان الحاثر :

ه ــ مدرسة اللامعقول: يا طالع الشجرة (بكيت ويونسكو) و
 ٦ ــ تأثره بالمد اليسارى والاشتراكى ( ١٩٥٥ ــ ١٩٥٨) الواقعية الاشتراكية في الفن والأدب.

ويقولون: إن شخصية توفيق الحكيم من الشخصيات الحساسة التي تتأثر بالأفكار السائدة تأثراً سريعاً وملموساً .

ولقد سار على طريق طه حسين فى إفساد المفهوم الإسلامى السائد فى تفسير التاريخ وعنده تغلب الصورة الفنية على الحقيقة التاريخية ، ومنذ وقت بعيد كان توفيق الحكيم شأنه فى ذلك شأن كل دعاة التغريب يلتقط المواقف ليحدث الدوى ويطرح النظريات الوافدة وفى (عام ١٩٣٧) كتب مقالته المشهورة (آن الأوان أن نلبس القبعة) وقال أيها الشباب أقدموا على لبس القبعة ولا تخشو شيئاً ما دميم مقتنعين بأن الطربوش لم يعد يصلح لحاضركم ولا لمستقبلكم.

ورد كثيرون على توفيق الحكيم: قالوا إن هدفه من لبس القبعة إعلانه انسلاخ ذلك القطر عن الجانب الذى فيه التاريخ الإسلامى والالتحاق بالجانب الذى فيه القافلة الأفرنجية ، ولا يدعو شخص إلى تعميم القبعة فى قطر إسلامى الذى فيه القافلة الأفرنجية ، ولا يدعو شخص إلى تعميم القبعة فى قطر إسلامى إلى تقليص ظله . وقال الأمبر عمر طوسون فى الرد على توفيق الحكيم: فى اعتقادنا أن الذين يدعون الآن إلى لبس البرنيطة إنما يريدون لأنفسهم الانطلاق من قيود الدين والعرب والعادات القومية الشرقية ، وقال السيد عب الدين الحطيب : فالدعوة التى بينها توفيق الحكيم لتكوين عصابة من المصريين تخرج فى وقت معين بالبرانيط هى وليدة الاقتناع بضرورة انسلاخ المصريين تخرج فى وقت معين بالبرانيط هى وليدة الاقتناع بضرورة أنقرة ، ولكن أنقرة فعلت ذلك اعتقاداً بأن الإسلام عربى وأنه أجنبي عنها وأنها تريد الرجوع إلى القومية التركية وتتريك كل ما يحيط بها فهل لتوفيق الحكيم لغة غير اللغة العربية وقومية غير القومية العربية ، ولكن لطمة القبعة التي تلقبها دعوة البرنيطة من شباب الجامعة هذا الأسبوع كانت أبعة جداً وقد دلت أن المرنيطة ليس لها رءوس تقبلها فى هذا الوطن . .

وف بحال آخر عرف الإسلام والأديان تعريفاً استشراقياً علمانياً ، فقد قال في مقال نشرته الرسالة تحت عنوان نجم أحمد عام (١٩٣٧) : إذن فالإسلام وكيف ظهر الإسلام بظهور محمد ، والمسيحية بظهور المسيح ، والبهودية بظهور موسى . وبعد أن ذكر أن كل الأديان تتحد في الجوهر وتختلف في المظهر قال : هنا نخطر بالبال سؤال ، هو تجوز المفاضلة بين الأثواب وهي كلها من صنع الحالق المعصوم الذي لا يببغي أن نخطئ ، ولا أن يصحح ما سبق أن صدر منه . إذ أن جوهر الحق وحده من شأن الله . أما الأسلوب الذي يعرض على الناس فهو من شأن الرسل والأنبياء عليهم الصلاة والسلام ، قبل الإجابة إلى هذا السؤال بجب النظر في قضية أخرى ، هل للطبع والمزاج والحلق الذي ركب عليه النبي أو الرسول أثر في رسالته ؟ هل شخصية والحسول تطبع نخاتمها شكل الدن الذي يدعو إليه ؟ هل بظروف العيش التي الرسول تطبع نخاتمها شكل الدن الذي يدعو إليه ؟ هل بظروف العيش التي نشأ عليها النبي دخل في اتخاذ القالب الذي أفرغ منه . موضوع النبوة أن أجب على كل هذا الإبجاب ، فإن التبعة في أسلوب الأدبان تقع بلا مراء على مسئولية ملقاة على شخصيته التي صبغت الشريعة بصبغها .

قال فى الرد عليه محمود أبو رية : الكاتب يعنى إنه ما دامت الأديان تختلف فى المظهر فإن هذا الاختلاف لا يكون من الله لأن الله سبحانه لا ينبغى أن يخطىء ولا أن يصحح ما سبق أن صدر منه ، وإنما مصدره الرسل والأسلوب الذي يعرض به الدين على الناس هو من شأن الرسل فقط وكل أسلوب خاضع بطبع الرسول ومزاجه وخلقه . أى أن كل دين من وضع من يدعو إليه ومهذا الرأى الجبار الذي بعث به تفكير الاستاذ توفيق الحكيم يكون دين الإسلام هو من وضع محمد صلى الله عليه وسلم ، وهذا الاسلوب أثر من طبعه ومزاجه وخلقه ، وأن شخصيته هى التي طبعت نجاتمها شكل الدين الإسلام ، هذا هو الإسلام في نظر الاستاذ توفيق الحكيم فهو ليس وحى من الله ، وليس هو منزل من عند الله وأن محمداً صلى الله عليه وسلم هو الذي وضع شكله وصبغ قالبه ثم خرج يدعو الناس إليه ألا فليعلم الاستاذ توفيق الحكيم أن دين الإسلام الذي اصطفى الله له من عباده من بينه للناس نوفيق الحكيم أن دين الإسلام الذي اصطفى الله له من عباده من بينه للناس في يكن محمد صلى الله عليه وسلم يدرى منه شيئاً ولا يعرف قبل أن يبلغ

الأربعين أنه سيوحى إليه: «وكذلك أوحينا إليك روحاً من أمرنا ما كنت للمرى ما الكتاب ولا الإعمان ولكن جعلناه نوراً بهدى به من نشاء من عبادنا وإنك لتهدى إلى صراط مستقيم »، وأنه ما كان يومل أن ينزل عليه وحى وأن الله قد علمه ما لم يكن يعلم ، وأنه كان لا يتبع إلا ما يوحى إليه ، هكذا كان شأن النبى صلى الله عليه وسلم (وكل هذا وارد في آيات القرآن الكريم). إن دين الإسلام ليس من طبع النبي ولا من مزاجه ولا من خلقه ولا من شخصيته ولا من ظروف عيشه في شيء ، وإنما هو وحى نزل عليه وأوجب الله عليه أتباعه والدعوة إليه وتبيينه للناس.

وإن اختلاف الأديان في المظهر برجع إلى أن كل رسول يبعث إلى أمة يأتها من الأحكام والتكاليف بما يطابق حاجهم في مجتمعهم ، والأستاذ وهو رجل قانون يعلم أن طبائع العمر ان تختلف باختلاف الأزمان فيا يصلح للناس في زمن لا يكون صالحاً لغيرهم في زمن آخر ، وظل الأمر كذلك إلى أن أدركت البشرية رشدها وأصبحت في حاجة إلى دين عام دائم لا يتبدل ولا يتغير ، صالح لكل زمان ومكان ، ومن ثم بعث إليه محمداً صلى الله عليه وسلم بالدين الكامل والكناب الحالد والاختلاف في الأديان لم يتناول أصولها ولم يمتد التغيير إلى أركانها ، وإنما كان هذا الاختلاف في بعض الأحكام والتكاليف ليكون تحسب مزاج كل أمة ، والشرائع كالقوانين الأحكام والبحاع ، أما أصول الأديان وهي الإعمان بالله واليوم الآخر والعمل الصالح فهي لا تتغير أبداً .

ولا يكتنى توفيق الحكيم عتابعة الفكر الاستشراقي الوثنى بل أنه ليذهب الى أبعد من ذلك ، فقد كتب يطلب تعميم اختلاط النساء بالرجال ويقول : إذا كانت إخلال الرجل والمرأة متينة فلا ينجم عن هذا الاختلاط خطر ، وإذا كانت النتائج سيئة فهذه مرجعها سوء خلق هذين الشخصيين ، ثم يذهب إلى أبعد من ذلك فيقول : وهي مغامرة لابد منها في هذا العصر الحديث وما الغنم والكسب إلا ثمناً الخطر ، وهذا أسلوب الماسونية والمبادئ التلمودية التي نشرها فرويد ، ودور كام ، وسارتر فبجرى في هذا الطريق ، هذا فوق موقفه من الوحدة الإسلامية وعلاقة العروبة بالإسلام مما تبناه في مجالات أخرى.

و يمكن تلخيص أحطاء توفيق الحكيم فيا يلى :

أولا: افترى على الحق حين جعل العز بن عبد السلام عاشق غانية يلين لهـا ويتوسل وما هكذا كان العز ولن يكون.

وقد يكون هذا الانحدار الشائن (وهذه عبارة الشيخ محمد مدعاة غضبه عندما انتقده أمين الخولى فى الأهرام قال : إن الروائى لا يتقيد بالتاريخ وإنحما يريد أن يصور النفس البشرية ولمكل نفس مهما ارتفعت مثالب ومحرجات ، والعز وإن لم يكن فى تاريخه ما يوحى ذلك المسلك فهو بشر ينتظر أن محدث منه هذا وإن لم محدث ، وهذا كلام باطل لأن العز وأمثاله قد تغلبوا على النوازع المنحدرة وعاشوا فى أفق الطهارة ، فحاولة إلصاق النهم بمعرضون لها كبشر محاولة هابطة ولها دلالة خبيئة ، ولا تشرف كاتباً كالحكم) .

ثانياً: لم يكن توفيق الحكيم أكثر من قنطرة لمرور الأفكار الوافاة ، المـــأساة اليونانية ، نقل الفكر اليوناني الإغريقي الإباحي الضال ( لم يحطم الأسوار اليونانية بل النزم بها) .

الأفكار الفرعونية ، تابعها وعرضها بكل ما فيها من أساطير ووثنيات ، الاشتراكية ، الوجودية ، اللامعقول فى مسرحيات الصفقة ، والسلطان الحائر ، ويا طالع الشجرة ، وهكذا عاش حياته الفكرية كلها خاضعاً للتيارات التى تضرب موجانها قى جدار الفكر الإسلامي دون أن يستطيع أن يقدم شيئاً فيه أصالة عربية أو إسلامية حقيقة ، ومن أخطائه أنه يقدم الفكرة الفنية على الحقيقة الإنسانية ، وقد كان على مدى حياته تابعاً للفكر الغربى ، الفن ، تحرير الشباب من قيد الأصالة ، سوءرأيه في العرب .

(1)

الولاء للفكر اليهودى لتوفيق الحكم ظاهر فى اعباده التوراة فى كتاباته عن الملك سليان وعن أهل الكهف ومعارضة مفهوم القرآن فهما ، ومن ذلك دعواه إلى التقريب بين الأديان الثلاثة ، مع جماعة من الصحفيين ورجال القانون ، وهذه أخطر مراحل حياة توفيق الحكيم . فلما تغيرت الظروف .

بدأ يعمل فى ميدان آخر أشد خطراً ذلك الذى أسماه ( الحوار مع الله تبارك و تعالى) والذى خاض فيه خوضاً شديداً .

إن مراصد التغريب قادرة على أن تواجه ذلك الضياء الذى بدأ يغمر المحتم الإسلامى بالاحتفال بمرور ألف عام على الأزهر وإسلام فيلسوف كبر كان له أثره فى تنظير الماركسية فى البلاد العربية أربعين عاماً ، وذلك بإهالة البراب الذى قام به توفيق الحكيم ، فالحقيقة ليست كما ظن البعض أن (جارودى) بريد أن يسحب البساط من الاحتفال بالأزهر ، بل الحقيقة هى أن توفيق الحكيم هو الذى اتخذ من هذا الوقت مناسبة لهذه الضربة التغريبية الحطيرة التي تفوق ما قام به طه حسين ، وذلك بإزالة قدسية مناجاة الله تبارك وتعالى وإسقاط أسلوب الحديث الرفيع من الذات العلية وكسر هذه القداسة وهمات فإنه هو الذى سقط وانكشفت صلته بالمهودية التي عاش يخدمها منذ كتب أهل الكهف وقصة الملك سليان على مفاهيم التوراة المكتوبة بأيدى الأحبار .

وكان موقفه من العرب والإسلام وولائه للبهود وترحمهم لموافاته هذا يكشف زيف هذه الشخصية التى خدعت الناس طويلا . ومن العجب أن يسخر توفيق الحكم فى حديثه مع الأخبار (١٣/ ١٠/ ١٩٨٢) فيقول : لن يتأخر لقائى بشخص مهم جداً لابد أن يحضر فى يوم أو فى شهر أو فى سنة ، ولما سألته عن هذه الشخصية المهمة التى ينتظرها قال : إنه الاستاذ الكبير (عزرائيل) ! وأخشى أن يسألنى سيادته مهما صنعت محياتى الطويلة فلا أجد غير اجابة واحدة: (عبثت بقلمى على الورق) فهل الذي يقولهذا تكون له مناجاة مع الحالق الأعظم ؟!

# توفيق الحكيم

### محاولة جديدة على طريق تغريب الإسلام

إن محاولة ( تغريب الإسلام ) ، خطة قديمة لهما أبعادها ولهما أبطالهما وهي لا تتوقف عن العمل ، وما يقوم به الأستاذ توفيق الحكيم ا وم ليس الا وجها جديداً من وجوهها وحلقة أخرى من حلقات بدأها طه حسين ، وسلامة موسى ، وعلى عبد الرازق ، وحسين فوزى ، ولطني السيد، وزكى نجيب محمود ، ولويس عوض .

ذلك أن تاريخ الأستاذ توفيق الحكيم حافل بمعارضته للفكرة الإسلامية منذ اليوم الأول لظهور مسرحية أهل الكهف عام ١٩٣٢ وحتى اليوم فى خلال نصف قرن لم يتخلف عن مواقفه التي تجرى مع أهواء التغريب وليس موقفه اليوم فى التهجم على أدب الحديث مع الحق تبارك وتعالى إلا ذروة هذه المحاولة المستمرة الحطيرة التي واجهها كثير من الباحثين الإسلاميين فى وقنها كاشفين عن الهدف الدفين من استغلال منبر من منابر الصحافة كالأهرام لإذاعة هذه الأفكار.

ومنذ صدرت (أهل الكهف عام ١٩٣٢) انكشف هذا الانجاه، واستخدم الحوار لخدمة مفاهيم القصة الغربية القائم على الخطيئة والمأساة والكشف والإباحة، والمعارضة للمفهوم الإسلامي الذي لا يعرف الخرافات أو الوثنيات أو الأساطير المستمدة من عقائد تقوم على تعدد الآلهة وعلى صراع الآلهة مع بعضها ومع الإنسان، لتعارض هذه الأفكار والصور مع إيمان المسلمين بالحالق الواحد وإكباره وتعاليه عن مثل ما توصف به القصة اليونانية من صراع وشهوات وما تقسمه إلى ذكور وإناث وآلهة للصيد وأالخمر والحب، فقد نأى الأدب العربي عن ذلك وسما بالألوهية عن مضاهاة البشر لا يقرها عقله ولا يرضاها مزاجه النفسي كذلك فإن مفهوم الأدب العربي (الإسلامي المصدر والانتهاء) يتعارض مع فلسفة المأساة

الغربية القائمة على الحطيئة والقصاص والغفران والتي ثرى أن الإنسان مرتبط عطيئة أولية هي (خطيئة آدم) (في الفكر الغربي والتي لا يقرها الإسلام) وهناك مفهوم الصراع بين الآلهة والقدر وبين الإنسان والحطيئة ، ويبدو البطل في صورة المتحدى لإرادة الله والمتحدى للقدر .

ومن هنا فقد حاول توفيق الحكيم بعد عودته من الغرب ( دون أن يحصل على شهادة القانون ورضى بأن يكون خادماً للأسطورة الإغريقية ) إخراج الأدب اليونانى القائم على علم الأصنام والمتمثل فى صراع القدر وصراع الآلمة وكلاهما غريب عن النفس العربية الإسلامية وكان فى مقدمة من نقلوا القصة العربية والمسرحية إلى إحياء الأساطير القديمة . ومن هنا كانت فرحة طه حسن التى لم يخفها حين أعلن أن هذه القصة فتح لم يسبق فى تاريخ الأدب العربى كله ، لأنه كان يعرف مدى السموم التى يمكن أن تنثرها فى جو الأدب العربى والفكر الإسلامى ، وخاصة إذا كانت هذه المسرحية قد وردت فى التوراة وفى القرآن وهى تختلف فى كل مهما عن الآخر . وقد اختار توفيق الحكيم أن يعتمد رواية التوراة فى كلتا قصتيه عن أهل الكهف وعن النبى سليان عليه السلام .

وقد كشف كتاب اليقظة عن أن هائين المسرحيتين ليستا سوى نسخ ممسوخة عن أسفار الهود وأن المفهوم الذي قدمه توفيق الحكم في مسرحية سلمان قد جرد النبي من النبوة ، وحاول أن يصوره على أنه رجل جنسي تحكمه شهوته في اقتناء النساء وهو مفهوم التوراة الى كتبها بهود والذي دحضه القرآن حين كشف عن نبوة سلمان التي تعلو على الأهواء فسلمان (عليه السلام) في مفهوم الإسلام نبي معصوم ، وفي قصة (أهل الكهف ) مخرج توفيق الحكم عن المفهوم الأصيل لقصة هذه الجاعة من المؤمنين ونجد ذلك التجاوز والمعارضة من توفيق الحكم للنصوص القرآنية الصحيحة والاعتماد على الكتب الأخرى من كتب النصاري والهود والأساطير القديمة دون أن يعتمد على مفهوم القرآن ، يقول السيد أبو الحسني الندوى : إن قصة أصحاب الكهف مفهوم القرآن ، يقول السيد أبو الحسني الندوى : إن قصة أصحاب الكهف والرقيم هي قصة الأديان والقوة والثبات والتضحية والجهاد التي تتكرر في تاريخ الجن والعقيدة وهي برهان على أن الأسباب خاضعة للإرادة الإلهية صديقة للإيمان والعمل الصالح ، فسبيل المؤمنين أن خاضعة للإرادة الإلهية صديقة للإيمان والعمل الصالح ، فسبيل المؤمنين أن

يستميلوا هذه الإرادة بالإيمان والعمل الصالح بما يستحق نصر الله وتأييده نقول: أما في أهل الكهف لتوفيق الحكيم فإن الصورة تختلف ، فهولاء قوم لم يكن في قلومهم إلا حب الدنيا والحديث عن أهوائها ، فقد أجرى بينهم أحاديث تختلف تماماً عما كان يشغل أهل الكهف الفارين بدينهم من بطش الظالمين من أهل الوثنية ، وكيف يمكن أن يفكر هؤلاء في تلك الشواغل الدنيوية من حب وعواطف في موقف قد نصبت فيه المذابح وجرى تخطف الناس ليقروا بالكفر وإلا فالموت الزؤام .

وكان هذا من أقسى ما حملته رياح التغريب ويرتبط هذا برأيه الذي أعقبه في (العرب). وقد نسب إلهم الجمود والتخلف وصور حضارتهم الإسلامية بصورة رزية . وقد وصل في ذلك إلى الحد الذي فاق فيه المستشرقين المتعصبين أمثال دوزي ، ومرجليوث بشهادة الدكتور طه حسن نفسه . وقد رفض السيد محب الدين الخطيب رأى توفيق الحكم في قوله : ( هل يوجد اليوم شرق؟ ) وقال له : إن الذي يقول : بأن حضارة الغرب كل لا يتجزأ ويدعو إلى الانسلاخ من الإسلام والأخذ بالتفرنج بكل ما فيه من قوة وضعف ، فهو رجل يغش المسلمين ويؤخر نهضتهم ويشغلهم عن الحقائق لأن فى الغرب جانباً قوياً هو العلم ، كما أن فى الشرق جانباً قوياً هو هدايته المحمدية التي أوجدت ألمع نهضة في تاريخ الإنسانية ولن تصلح الإنسانية وأحد جانبها ضعيفاً نتيجة إبطاؤه في الأخذ بالعلم الإنساني المشاع الذي كانت له حلقات ذهبية في سلسلة تاريخية ، وستكون له حلقات ذهبية أخرى فى سلسلة مستقبلة ، ولقد أحمع الناصحون للشرق بأن نهضته إذا لم نزدوج فيها علم العصر وأنظمته وصناعاته وروحانية الإسلام وهدايته ونوره فعاقبة الشرق المسخ والبوار ، ولا رضى عن ذلك إلا شانى أو غبى ، ثم ومن أخطر الأفكار التي يطرحها توفيق الحكيم بين حين وآخر فكرة ( تطوير الشريعة) وقد أعادها ورددها مرات عديدة كأنه مصر عليها بالرغم مما كتب فى الرد عليه حولها والحقيقة أن طرح هذه المفاهيم يوحى بأن الدعاة إليها يعرفون الفوارق العميقة بن الإسلام وبن الفكر البشرى، وهو الذي يتحدث الناس عن تطوره والذي يستلزم إجراء تطوير فيه بالإضافة والحذف حيي بستطيع الملاءمة بينه وبن متغبرات الزمن والبيئات .

أما الإسلام فإنه بوصفه منهجاً ربانياً فهو لا يخضع لهذا المفهوم ، فقد وضعه خالق السموات والأرض والعارف بالعباد والنفس الإنسانية ومراحل التغيير والتطور على مدى الأزمان ، ومن ثم فقد جاء منهج الإسلام مرنأ واسع الأطر قابلا للمتغيرات قادرأعلى الإستجابة لإختلافات العصور والأزمان والبيئات . وقد أقام الإسلام مهجه على أساس وأضح هو (الثوابت والمتغيرات ) وربط ( الإلهي والزمني ) دون أن محدث هذا اضطراباً على النحو الذي يفهمه أهل الفلسفات المادية والغربية والانشطارية التي تفصل بين الروح والمادة والقلب والعقل والدنيا والآخرة، فللإسلام ثوابته الواضحة الَّتي لا مكن التحدث عن تطوير ها أو تغيير ها ، وله حركة المتغير ات المستمرة داخل إطار الثوابت فهو لا يتوقف عن تطور في الفروع ، والاستجابة للظروف المتغيرة ، أما فكرة تطوير الشريعة التي تجول بفكر بعض الغربيين من أجل تقبل الإسلام للربا والحمر والزنا والميسر والإنحلال الاجماعي وللقضاء على المسئولية الفردية والالتزام الأخلاق فإن هذا كله مستحيل وغبر مقبول ولن يكون الإسلام يوماً مبرراً لفساد المحتمعات القائمة الآن ، وعلى المحتمعات نفسها أن تصحح طريقها على أساس حكم الله وأن تلتزم بالضوابط والحدود التي أقامتها الشريعة الإسلامية من أجل سلامة الحضارة والمحتمع وحماية الأسرة والأفراد ، وأن كل ثر ثرة في هذا المحال لا تستطيع أن تخدع أحداً اليوم في العالم الإسلامي الذي أحمع على أن الشريعة الإسلامية هي مصدر التشريع وإن الذين يقولون بنطور الشريعة لايستهدفون الحق أو الخير لأمهم وإنما يرغبون إلى تحقيق غاية من غايات النفوذ الغربي والاستشراق والتغريب بإخراج المسلمين من مهج حياتهم الأصيل ومن العجيب أن محدث هذا فى الوقت الذى يتجه فيه نوابغ الغرب ومفكروه إلى الإسلام والإيمــان بأنه أصلح مهج للحياة ، بل ويعتنقونه تاركين مفاهيمهم السابقة ، أمثال الدكتور موريس بوكاى ، والفيلسوف رجاء جارودى .

وقد جرت في السنوات الثلاثين الماضية محاولات لعقد موتمرات في بعض الجامعات الغربية دعى إلها بعض علماء المسلمين من أجل ما أسموه تطوير الشريعة الإسلامية محيث تصبح إداة لتبرير القيم الغربية ومن أساليهم في هذا التطوير استدراج علماء المسلمين للكلام في نقاط معينة من نظم الشريعة

تخالف ما استقر عليه عرف الغربيين مما يجرى باسم المدنية وذلك لبكي يلجئوهم إلى تحريف نصوص القرآن والحديث والميل بها إلى مايوافق العادات الغربية السائدة . والجانب الخطر في هذه الوجهة هي محاصرة الدين لتضييق دائرة نفوذه وقصرها على شئون العبادات وإلغائها المعاملات التي يقوم علمها تنظيم المحتمع ، أو فكرة إعادة النظر فى الدين وتطويره ووضع تجربة الدىن وتجربة النبوة والمعجزات والصلاة والحياة الأخرى موضع البحث وإخضاعها لقوالب علم النفس الحديثة التي يقوم على الحدس والتي تخضع نفسها للتغيير والتبديل ، وهي بذلك تجعل الدين مسألة ذوقية وهمية ليس لهـــا وجود حقيقي . وهناك التطاول عن أسلوب الله تبارك وتعالى في العمل . ولما كانت هذه المخططات لم تمت وهي تبعث بنن حنن وآخر فإن محاولة توفيقُ الحكم الأخرة هي حلقة على هذا الطريق ومحاولة لتقدم مجموعة جديدة من الأفكار المسمومة فيها الجرأة على الله تبارك وتعالى بمثل هذا الحوار الذي يكشف عن خطوة خطيرة فى وقت تحاول الأمة الإسلامية أن تجمع شملها وتتجه إلى الله تبارك وتعالى بالعمل بمنهجه حتى يكشف عنها هذه الأزمات الثقيلة منذ علت صيحة ( العودة إلى الله ) بعد نكسة عام ١٩٦٧ وتوفيق الحكيم يبذل اليوم محاولة جديدة على طريق تغريب الإسلام وستلتى نفس الهزيمة والفشل الذي لقيته سابقاتها هذا وحسبنا الله ونعم الوكيل .

#### لويس عوض ( التغريب )

إن ما كتبه لويس عوض فى جريدة الأهرام فى الفترة من سنة ١٩٥٨ - ١٩٧٧ لمى حاجة شديدة إلى المراجعة ، فقد أفرغ الدكتور سموماً كثيرة فى الصفحات الأدبية للأهرام ، تمكن بعض المكتاب من مراجعة بعضها ومضى البعض الآخر دون مراجعة وكان من أبرز ما روجع فيه المكاتب تلك المكلمات العنيفة المتعصبة التي ردها الأستاذ محمود محمد شاكر فى مقالاته التي نشرتها الرسالة وجمعها فى كتابه (أسمار وأباطيل) ومن هذا الركام تلك الألقاب التي وزعها على متابعيه من أمثال دعواه بأمارة الشعر إلى صلاح عبد الصبور الذي رد الجميل للدكتور لويس عوض بعد قليل حيما أصمد كتابه (مدخل إلى فقه اللغة العربية) الذي حشاه بكثير من الأباطيل والزيوف وذلك بوصفه رئيس أكبر مؤسسة للنشر فى القاهرة .

وقد كانت وجهة لويس عوض وخطته مكشوفة وليست في حاجة إلى تفهصيل كثير . إنها تتلخص في الدعوة إلى تعلم اللغات الأوربية وترحمة كل ما كتب في الغرب . بدون قيد أو شرط ، دعوة مطلقة ليس لها ضوابط ولا قيود برى بها إلى أن يتساقط الشباب كالطير الأعمى في شباك المستشرقين في أوربا من غير حصانة أو فهم للأخطار المحيطة به ، بدعوى توسيع آفاق الثقافة والفكر ، ونحن نعرف ماذا سيعلمونه هناك : سيعلمونهم احتقار ديهم ولغهم وثقافتهم ، وإكبار شأن التغريبيات والشعوبيات ، وتمجيد مذاهب التفسير المادى للتاريخ ، ومفاهم تين و برونتير في الأدب من حيث أن الإنسان حيوان واحتقار التراث الإسلامي ، والاعتزاز بشكسبر ، وفرويد ، وسارتر ، ونيتشة وفلاسقة المادة . يقول لويس عوض : أوجه الشباب إلى قراءة الأدب العالمي والفكر العالمي والفن العالمي ، وأن طه حسن ، وسلامة موسى ومندور ، وعبد الرحمن بدوى لم يصلوا إلى ما وصلوا إليه

إلا من خلال استيعامهم للتراث الإنساني في مجمله من مصر القديمة إلى اليونان القديمة إلى اليونان القديمة إلى الإنجليز والفرنسيين والإيطاليين إلى أدب الروس).

هكذا تتجه الدعوة إلى الشباب ليقرأ دون وجهة محددة أو هدف واضح عمله هذا الشباب ودون تعريف له بهذا التراث الإنساني الضال المليء بالحرافات والوثنيات والأساطير .

والمثل الأعلى الذي رفع آمالم دائماً هو طه حسن ، وسلامة موسى وغيرهم من دعاة التغريب ، ماذا يفيد شبابنا المسلم من تراث اليونان ومن أساطير الفراعنة ، والفرس ، والهنود ، بعد أن جاء الإسلام وجاء بالفكرة الناصعة ، والدعوة الساطعة ، دعوة التوحيد الخالص وقد اعتبر المؤرخون أن كل ما سبق الإسلام كان مقدمة له ، وفي الإسلام غني عن كل ما سبقه ، فقد قدم الإسسلام للإنسان منهجاً كاملا من الميتافيزيقا لم يعد معه في حاجة إلى دواسة هذه الفلسفات ، ويكني أن ينتفع المسلم المثقف بالمعطيات التي جاء بها العلم التجريبي فهي وحدها التي تحتاج إليها والتي هي ملك مشاع للبشرية كلها والتي لا دخل لها في تكوين العقائد والثقافات للأم ، من حيث أن كل أمة لها ثقافتها الخاصة المستمدة من عقيدتها وتراثها ولغنها .

وما هى الفائدة التى بجنها المسلم من إقامة هذه الجسور من الأساطير القديمة والحرافات والمفاهم الضالة التى صورت الإنسان حيواناً مادياً ونفت عنه التكامل بن الروح والمادة .

ويتحدث لويس عوض مع الشباب عن فرويد ، ودارون، وسبنسر وهو يعلم أن حميع كتابات العلم الصحيح قد كشفت زيف ما دعا إليه هوالاء ، وما ذهبوا إليه وأن العلم التجربي قد تجاوزهم الآن .

ويدعو لويس عوض الشباب إلى إحياء الأساطير فى فاوست، وبرميئوس وماكبث ، وأجامنون ، وعطيل كأنما هذه الأساطير تمثل قيماً حقيقية أو مفاهيم اجتماعية خالدة للإنسان تستطيع أن تعيش فى كل زمان ومكان ولا ريب أن لويس عوض بريد إفساد عقليات الشباب المسلم بدعواه

هذه وكيف يتجه الشباب المسلم هذه الوجهة وعنده من عطاء القرآن والسنة وتراث النوابغ الأمجاد فى كل جوانب الفكر الإسلامى ما يكفيه ، ولماذا يرد على أعقابه لتدريس أساطير الأولين وقد جاءت الأديان المنزلة لتحرر الإنسان من هذه الزيوف ، ثم جاء الإسلام ليقدم للبشرية نظاماً عالمياً إنسانياً جامعاً

إن لويس عوض ودعواه قد تجاوزها الزمن لأنها ليست تقدمية بمعنى العطاء الحقيق المخلص الصادق المنبعث من النفس المؤمنة بحق هذه الأمة في امتلاك إرادتها وإنما براوغ لويس عوض ليحقق هدفاً وغاية حمل لوائها منذ وقت بعيد ، ولويس عوض يعلم أن شبابنا المثقف لا يثق به ولا يقرأ له إلا ساخراً من صيحاته التي نعرف مصادرها ولذلك فهو كنافخ في قربة مقطوعة ، وكل محاولة لاستبقاء نفسه على قمة الفكر هي محاولة باطلة ، فقد علت صيحة الوعى الصحيح للفكر الإسلامي ولم تعد تخدعها تلك المحاولات التي يقوم بها في عدة ميادين :

أولا: مهاحمته للغة العربية وحملته علمها ودعوته إلى العامية وكتابته بها متابعة للخط الذي رسمه سلامة موسى من قبل.

ثانياً: الغمر للتاريخ الإسلاى والعربى والتقليل من شأن بطولاته ومواقفه والتشكيك في مصادره وكتابه ـ ومحاولة الاستفادة ببعض النصوص في الجبرتي أو في غيره لحدمة أهدافه.

ثالثاً: الاهمام بإذاعة ذلك التراث المسموم الضال: تراث الوثنية اليونانية وخاصة ما يتعلق بصراع الآلهة ، والحديث عن قرابين الآلهة وسرقة النار وكلام الساحرات وهذه الجولة مع الأساطير القديمة.

رابعاً : مصافحة ذلك التيار الذى قام عليه فى بيروت يوسف الحال ، وأدونيس وتزويده بأحمد عبد المعطى حجازى ، وصلاح عبد الصبور هولاء الذين يرددون المصطلحات الكنيسية والمسيحية .

يقول الدكتور رشاد رشدى في مناقشة أفكار لويس عوض:

فى أغلب ما يكتب يبدأ بإصدار أحكام مسبقة يكون مصدرها أوهام ف عقله أو متاهات فى وجدانه أو أغراض له شخصية بحتة . ثم يتبع هذه الأحكام ببراهان وأدلة بعيدة عن الحقيقة كل البعد ، ولكن صحبها أو زيفها لا بهمه ما دامت تعاونه في إبهام القارئ بأن الأحكام المغرضة والتي يعلم هو جيداً أنها خاطئة ومع ذلك يصندرها على الناس والأشياء ، على أنها أحكام سليمة ، وهذا منهج أقل ما يمكن أن يوصف به أنه غير علمي . فضلا عن أنه يخاطب القارئ في شيء كثير من التعالى فيحشو كلامه بعبارات مهمة مثل الاسططاليسية والطوبونية وغيرها مع أنك مع دكتور عوض لا تعرف أن أنت فهل هو يتكلم من منطلق فرعوني أو يساري أو يميني أو فاشي أو ليبرالي . أو من كل هذه المنطلقات معا وفي وقت واحد .

المفاهم الحاطئة :

١ – الإصرار على أن الثقافة المصرية الحديثة مستوردة من أوربا خملة وتفصيلا .

٢ – محاولة إلغاء عروبة مصر وتأكيد انتمائها إلى الغرب .

٣ - الإقلال من شأن الثقافة العربية.

٤ - إعلان الإفلاس العام للثقافة المصرية وأنها بحاجة إلى الاتصال
 بثقافات راقية .

يقول الدكتور عبد العزيز الدسوقي :

إذا كانت نبرة لويس عوضهادئة باردة فليس لأنه لاينفعل أو لايغضب ولكن لأنه تمرس على القتل العمد ، فالهدوء ليس انزاناً وإنما هو احتراف للظلم ودلالة على ما درج عليه من براعة في صناعة السموم .

إن مهمته فى إصدار الأحكام العامة دون معرفة أو علم أو شك أن يسدد إلى قلبه سهماً نافذاً لولا أنه اكتنى بأن يسكب على وجهه وثيابه زجاجة من الحبر الأسود ويتساءل :

ما هو الحجم الحقيق للدكتور لويس عوض وهل أصبح حقاً من الأساتذة الكبار؟ ويقول: بالرغم من مرور الأعوام الطوال لا أظن أنه أبدع شيئاً مهماً أو حصل علماً نافعاً أو اكتشف خبرة أو صقلته الأيام، فقد أقحم نفسه في أشياء كثيرة لا مجيدها.

١ -- حاول الشعر في مطلع حياته وبشر بموت الشعر العربي وطالب بكسر عمود البلاغة العربية ، ولم يمت الشعر العربي ولم تتحطم أعمدة البلاغة العربية ولكن شعر الدكتور لويس عوض هو الذي مات واندثر وبادت نظريته في إحياء البلاغة العامية وتهشم عمودها .

٢ - حاول أن يكون مؤرخاً ومع أنه لم يتخصص فى التاريخ ففشل فشلا ذريعاً ، وكثرت سقطاته وتضاعفت عثراته ويكنى أنه أشاد ببعض الحونة والجواسيس الذين تعاونوا مع الحملة الفرنسية ضد أبناء وطنهم من أمثال المعلم يعقوب ورفعهم إلى مصاف الأبطال .

٣ - حاول دراسة الأدب العربي فما استقام له منهج وما حقق شيئاً في هذا المجال ودليل فشله يحقق بشكل واضح في دراسته على هامش الغفران (الأهرام في الستينات) وقد حركت هذه المقالات قلم الأستاذ محمود محمد شاكر فعلق على الموضوع في مقالات متعددة صارت فيا بعد كتاباً في جزئين بعنوان: (أباطيل وأسمار) وهو من أهم الكتب التي صدرت في تاريخنا الحديث تحقيقاً وتأصيلا للمنهج العلمي في الدراسة الأدبية إلى جانب ما فيه من متعة فنية وحمال في العرض ودفاع عن تاريخنا ومقومات حضارتنا وسيظل هذا الكتاب العظيم دليلا عميقاً على أن الدكتور لويس عوض في حجم البعوضة وأن الحالة التي منحها له ظروف الحياة في عقد الستينات (عقد الهزيمة اللعين) لا تساوى جناح تلك البعوضة، بل سيظل هذا الكتاب صعيفة سوابق أدبية للدكتور لويس عوض تحمل بين طيانها سطوراً كثيرة مهدر كل قيمة علمية وأدبية له ، ويكني أن شاكر قد ضبط لويس عوض متلبساً بعدم معرفة قراءة الشعر العربي ، فبيت شيخ المعرة المشهور:

صليت خمر المبجر نهاراً ثم باتت تغض بالصليان

الصليان: بالباء المنقوطة ومن تحتها نقطتين تعنى نباتاً صحراوياً كانت الإبل تأكله نهاراً في القيظ والهجرة، قرأها لويس عوض (الصلبان) بالباء المنقوطة من تحتها نقطة واحدة فتحولت إلى الصلبان حمع صليب وبذلك تغير معنى البيت تماماً كما فهمه الدكتور عوض ومن العجيب أن لويس عوض فهم البيت على هواه بعد أن حرفه، ثم رتب عليه مجموعة من الأحكام

تصيدها تصيداً من نقول مبتسرة لم يحسن نقلها كاملة وبالتالى لم يفهمها ومن ذلك أنه حدثنا أن أبا العلاء تعلم في اللاذقية كما تعلم في أنطاكية ، وأنه في إحدى رحلاته نزل بدير ولتي راهباً درس على يديه الفلسفة اليونانية وعلوم اليونان وأدبهم فشك في دينه وحصل له انحلال . وقد زعم الدكتور عوض أنه نقل ذلك عن طه حسين ، تلك هي الصيحة التي سحلها الاستاذ شاكر على الدكتور لويس والتي تدل على عدم بصره بالتحقيق التاريخي والدرس الادبي وفعل مثل ذلك بقصة راهب دير الفاروس التي وهم فيها الدكتور عوض . والذي يقرأ كتاب (أباطيل وأسمار) يعرف الدكتور لويس عوض تماماً وبحد بدون عناء مكانته العلمية وقيمته الأدبية . إن أي كتاب يكتبه الدكتور عوض ارتكب تأليف كتاب على هامش الغفران

ولقد كشف كثير من الباحثين خبيثة لويس عوض فقال توفيق صايغ: إنه في كل ما يكتبه محاول تغطية انجاهه الفرعوني وكل كتاباته ( ابعدوا شبح العرب عن مصر ، العرب استعمروا مصر وشوهوا وجهها الحضاري) هو وكمال الملاح على هذا الطريق الذي رسمه لهم من قبل زكي شنودة في كتابه تاريخ الأقباط – ونضيف سلامة موسى .

وفى كشف آخر يقولون: إن لويس عوض أهدى كتابه (بلوتولاند) وقصائد أخرى الذى ألفه سنة ١٩٤٧ إلى رجل يدعى كريسيوفر سكيف وهو جاسوس بريطانى محترف ألف فى مصر حماعة (إخوان الحرية). وقد كشفت كل خفاياها فى محاكمات الثورة وكان يقوم فى الجامعة بعمل تبشيرى سياسى فى آن وكان لويس عوض من أبرز تلاميذه وعما يذكر أنه ألى محاضرة فى قسم اللغة الإنجليزية سنة ١٩٣٨ تحت إشراف مستر سكيف وعمالقنه ودعاه إلى نشره من الطلاب موضوعها (الأديان فى ميزان الفكر) قال: إن لكل عصر تقاليده وتفكيره وهذه التقاليد والأفكار تتطور بتطور العصور والأجيال وأن الأديان التي فرضت على الناس قواعد ونظماً ومناسك تعبدية وتطالهم بأداء هذه القواعد والفرائض، وهذه لا يمكن أن يستجيب لها المثقفون من الناس ولا تكون فى مصلحتهم لأن هذه القواعد إنما تصلح للعصر الذى جاءت فيه ولهذا فهى لا تصلح للعصر الحديث. وقد قال له مستر سكيف

منهمكاً: إنك تحسن الكلام بالإنجلزية وقد رد عليه الأستاذ أحمد جلال إن قواعد الإسلام لا تخضع لتطور الأجيال لأنها من وحى الله ولأنها تعالج الفطرة الإنسانية التى يعلم أسرارها عالم الغيب والشهادة والسر والنجوى والذى لا تخفى عليه خافية فى الأرض ولا فى السهاء فى النفس ولا فى الجسم فليس فى الإسلام قديم ولا حديث فى ميدان الأحكام والإصلاح ، إنما هو دين الفطرة الذى يعالج كل نفس فى كل عصر ويعالج النفس الإنسانية فى مختلف ألوانها وأجناسها وعصورها وكل نظام يضعه انسان فى عصر بهدم إنساناً فى عصر آخر .

# الفصت ل الخامس نجسوم الصحافسة

١ - مصطنى أمين .

٢ - إحسان عبد القدوس .
 ٣ - أمينة السعيد .

٤ - حسن مولس .

٥ – صلاح جاهين.

۹ - يوسف إدريس .

٧ - أنيس منصور .

### مصطنى أمين

يقسم مصطنى أمين صيحاته اليومية تحت عنوان ( فكره ) الذي رثه عن على أمين حول ثلاث أهداف أساسية :

الأول: رعاية الراقصات والممثلات والفنانين والدفاع عنهم وحماية هذه المؤسسة الحطيرة التي أفسدت المجتمع الإسلامي إفساداً تاماً وكتاباته في هذا الاتجاه هي كتابة المنافع المدافع المؤمن بقداسة الفن الحافز للفتاة المسلمة إلى هذه الوجهة دون خوف أو تردد.

الثباني: إعلان الشغف البالغ والتقدير الوافر والإكبار لكرة القدم ورجالها ولعباتها ومتابعة هذا الأمر بشيء كبير من التقدير وهذا يوحى بالحلقيات التي تحميها أقلام بعض الكتاب في متابعة أهداف الماسونية العالمية في دقة ومكر ، ويحاول مصطنى أمين أن يغلف هذه الأهداف بتلك الصور من الرحمة والحنان والتوجه إلى الله وهي التي علمهم إياها (الدعاة الكبار) ليكونوا قريبين من القلوب في هذا ، فتقبل آرائهم تلك المسمومة في يسر وتعاطف من القراء الطيبين السلج الذين لا يعرفون الحفايا.

ولكن إذا تحدث مصطنى أمين عن أدواء المحتمع ومشاكل الأسرة فهل ينسى أنه الخطة التي رسمها منذ عشرين عاماً هي التي أوصلت المرأة والمحتمع والشباب إلى تلك الأزمات التي يواجهونها الآن ، حين فتحت لهم أبواب الصور العارية والقصص الجنسية وترجمة الكتب الإباحية واعطاء فلك كله صفة الثيرعية حتى تظن الفقاة أن السقوط والانحراف ليس إلا عملا عصرياً لا عيب فيه ، هذه المحاولة في تغيير الأعراف والقضاء عيى مفهوم الأخلاق الاجتماعية كانت الصحافة التي قادها مصطنى أمين من أكبر العوامل في حجبها ، وقد اعترف مصطنى أمين مرة في فكرة مهذه الآثار الخطيرة حين قال:

« فتاة من الجيل المتعجل الذي نراه حولنا في بعض الأحيان ، فتيات صغيرات بجهلن كل شي عن الدنيا ويتصورن أنهن صاحبات تجربة طويلة ، أولاد صغار لم يتعلموا وهم يتوهمون أن من حقهم أن يكونوا فلاسفة . هذه الظاهرة ليست غلطة الصغار ، ولكنها هي جر يمتنا نحن الكبار . نحن الذين لم نفرق بين الحرية وقلة الأدب ، وبين الديمقراطية واحترام الأكبر سنا . نحن الدين حطمنا كل تماثيل آبائنا وأجدادنا ، ولم نحاول أن نقدم لهم قيا جديدة تستحق تقديرهم وإعجابهم ، ولا أمثلة كبيرة يقلدونها ، نحن الذين عبدنا المادة وكفرنا بالروح ، ولم نفرس في أولادنا التقاليد الجميلة » . ولكن عبدنا المادة وكفرنا بالروح ، ولم نفرس في أولادنا التقاليد الجميلة » . ولكن من انحرافها . . ولكن من انحرافها . .

هل يعلم مصطني أمين أن متابعته للمرأة والتصفيق لها في كل مجال هو اللي خلق هذا الجو المضطرب ، إن مصطنى أمين ، يقف هذا في إصرار على دعم الهدف الذي عاش له : إن المرأة في المخطِّطات المياسونية والتغريب هي مصدر التدمير الحقيق للأسرة والمجتمع كله , إن مصطنى أمين يصر على أن عقارب الساعة لن ترتد إلى الوراء ، ولا يمكن انتزاع الحقوق التي حصلت عليها المرأة . وهذا دليل على الإصرار على الهدف، فهل إذا ثبت أن هذه النجربة فاشلة ولم تحقق شيئاً، وأنها حققت لقالج سيئة في مجال الأسرة والطفل، أليس من حقمًا أن نرجع علمًا ، وأن نختار أسلُّوهِا آخر ، أليس الحق أحق أَنْ يُتَّبِعُ ؛ لا ؛ إنْ مصطَّفَى أمين هنا في هذه النقطة بالذات يتكشف في صورته الحقة . إنه لا يقصور أن يرجع عن هذه الخطة التي غذاها وكان لعمله ف الصحافة أكبر الأثر في تمكيُّها ؛ وإذا كان يري هو أن أحداً لا يوافق على أن تعود المرأة إلى البيت ، فإننا نقول له إن المرأة نفسها هي التي تطلب ذلك وترى أنه خطأ يجب الرجوع عنه، وأن تربية أولادها وأمان أسرتها أهم وأولى . دعك من خداع الرجل الذي يدعى أنه لا يستطيع أن يفتح بيته بدون زوجته العاملة؛ ومني كانت قروش المرأة تفتح بيوتاً وأى بيوت هذه التي تقيمها قروش المرأة ، إن هذه المبالغ تنفق على الزينة والملابس ومصاريف الانتقال ، وما نريد الرجل الذليل الذي يأخد مرتب زوجته ليستعمن به على تكملة مصاريف منزله ، ولقد قامت البيوت بأجور الرجال دائمًا وقديمًا وستقوم ،

وتلك دعوى باطلة يرددها مصطنى أمن وأمينة السعيد ولم تعد تحدع أحداً ، إن الأسرة المسلمة التي تقتنع فيها المرأة بأن بيتها أولى بها لا تحتاج إلى هذا المورد لتأكل منه ويكفها القليل ، فهى لا ترغب فى الترف ولا فى الملابس الزاهيةالتي حرمها الإسلام .

تقول مجلة الحرية اللبنانية : إن مصطنى أمين عاش في ميدان الصحافة مغامراً ضخماً يبحث عن الجواد الرابح ويراهن عليه ويتأمل الصراع السياسي والاجتماعي في مصر بعين يقظة وفي اللحظة المناسبة يغير مواقفه وينضم إلى الحركة التي تكسب المعركة فقبل عام ١٩٣٧ كان الوفد هو الحزب الذي يضم الجماهير الشعبية وكان رغم إقصائه عن الحكم ورغم حرب الاضطهاد التي ٰ تعرضٌ لها معروفاً تماماً أنه الجواد الرابح ، وأن حُكومات الأقليات السياسية سوف تقصى عن الحكم عاجلا أو آجلاً تاركة مكانها لحزب الأغلبية، كان المحيطون بالملك فاروق محاولون خلق تيار صحنى مضاد للوفد ومؤيد للقصر وهكذا صدرت أحبار اليوم تحمل تحقيقاً صحفياً مسلسلا بقلم مصطنى أمين محت عنوان ( لماذا فسدت العلاقات بين الوفد والقصر ) تحاول اتهام الوفد بأنه عميل للاستعاروتظهر الملك بمظهر الوطني الأول في مصر ، وواضح أن أخبار اليوم قد راهنت على الجواد الرابح في هذه المرحلة وقد اعترف كرم ثابت أنه هو ومصطنى أمن وأدجار جلاد، كونوا ثلاثياً يتولى عملية الدعاية للملك فاروق، ولما تولت وزارة صدق في محاولة لدفع مصر إلى توقيع معاهدة تجر أقدام مصر نحو الدفاع المشترك أيدتها أخبار اليوم رغم ثورة الشعب المنيفة ضدها وكتب مصطفى أمن في آخر ساعة ٢٧ نوفير عام ١٩٤٦ مدافعاً عن المعاهدة مؤكداً أنها خطوة نحو هدف عظيم ، كتب تحت عنوان خادع براق : « أوقعها والعنها » و لما حدثت حركة الجيش وأقصى فاروق لم يكتب مصطنى أمين إلا قليلا حتى قدم حلقات عن فاروق بكشف فيها خفايا وليه السابق وكذلك فعل بعد وفاة عبد الناصر .

عاول مصطنى أمن فى هذه السنوات ( ١٩٨٠ وما بعدها ) أن يخى صورته الحقيقية وراء قناع براق من التحدث عن القدر وعن الدعوة إلى إصلاح المحتمع وينسى أنه فى مفاهيمه وخطته كان من الأسباب الرئيسية فى كل ما يحيق بالمحتمع اليوم من أسباب الانحطاط والاستهتار ، ولكنه فى صلف عجيب يدعو إلى الإصلاح بعد أن فتح أبواب أخبار اليوم لأسلوب عجيب من الكشف والإباحة سواء فى أبواب السيما والمسرح والكرة أو فى تحسن الجرمة ووضع التفاهات المثيرة ، الزاعقة فى الصفحة الأولى وهو عن تحدث لا يستطيع مهما أخى هدفه إلا أن يظهر ، يبدو ذلك واضحاً حن يتحدث عن تربية الأنبياء قيجنح به القول ، إلى أن بجعل الرقص من وسائل التربية فيقول ( لا أريد أن أصف اختفاء الرقص التوقيعي فى مدارس البنات حتى فيقول ( لا أريد أن أصف اختفاء الرقص التوقيعي فى مدارس البنات حتى لا تقوم على الدنيا ) أعتقد أن نقطة العمل الأساسية فى رسالة مصطفى أمن لمورة آخر وهى محاولة باطلة سيشهد مصطنى أمن نهايها ويتحمل تبعها دوراً آخر وهى محاولة باطلة سيشهد مصطنى أمن نهايها ويتحمل تبعها وهى تحمل نفس الادعاءات التى تحملها كتابات أمينة السعيد ومصدرهما واحد.

ومن ذلك قوله : « هل نستطيع أن نعقد مو تمراً اجهاعياً ندرس فيه أمر اضنا الاجهاعية كما محننا أمر اضنا الاقتصادية ، هل نستطيع أن نجمع بين رجال المدين والمصلحين والباحثين الاجهاعيين وعلماء النفس وعلماء التربية في مكان واحد و نبحث في شجاعة ما أصابنا من انحلال والأزمة الأخلاقية التي تشكو منها وحدها فقد أصبحيت أزمة عالمية تهدد مستقبل مجتمعاتنا بالفناء أو نبحث بصراحة وشجاعة مسألة السكان ، كل جديد منهم بأنه إلحاد وكل قديم منهم بأنه ربجعي ، منذ أكثر من سنتين كنا أكثر انطلاقاً و تحرراً مما نحن اليوم ، بأنه ربجعي ، منذ أكثر من سنتين كنا أكثر انطلاقاً و تحرراً مما نحن اليوم ، هل يستطيع أن يقوم عالم مثل عبد العزيز فهمي ويطالب بأن نكتب العربية محروف لاتينية ولا ينهم بأنه خائن للعروبة وعدو للإسلام ونطالب بقطع مراسه ، هل من الممكن أن يصدر قاض شرعي كالشيخ على عبد الرازق كتاباً يهاجم فيه الحلافة ويقول أنها ضد الإسلام ، هل يمكن أن يكتب كتاباً يهاجم فيه الحلافة ويقول أنها ضد الإسلام ، هل يمكن أن يكتب قاسم أمين كتابه الذي دعا فيه إلى حرية المرأة وصمد للحملات » ويزعم أننا في الماضي أكثر استعداداً لتحمل الحوار والمناقشة مما نحن اليوم (الأخبار كنا في الماضي أكثر استعداداً لتحمل الحوار والمناقشة مما نحن اليوم (الأخبار كنا في الماضي أكثر استعداداً لتحمل الحوار والمناقشة مما نحن اليوم (الأخبار

١٩٨٢/٢/١٧ ) ومعنى كلام مصطنى أمين هذا مفهوم ، نعم لم يعد يجروا أحد على ذلك لأن الوعي الإسلامي أصبح قوياً وقادراً على مواجهة محاولات التغريب والشعوبية والماسونية وليعلم مصطنى أمين أنه عضو أساسي في كل ما أصاب بلادنا من أزمات اجتماعية بدعوته التي حمل لواثها إلى التحلل والكشف و صفحات أخبار اليوم تشهد بذلك ، فصطني أمين هو الذي أنشأ هذه المواجهة الجريثة حين حول الصحافة إلى عملية تجارية بصرف النظر عن الهدف الوطني والأخلاق واستطاع أن يدفع بالكثير بن إلى مجالات الحصول على الإعلانات والتعرف بأصحاب الشركات عن طريق أو آخر وعلم جيلا من الصحفيين تقديم كل ما يغلى أهواء القارئ ونزواته وغرائزه في سبيل زيادة التوزيع وأخطر وأسوأ أعماله مسألة المرأة وحريتها وعملها تحت تأثير الوجهة التي قدمتها الماسونية ويفخر مصطنى أمن مذاالاتجاه فيقول (الأخبار ١٨/١٠/١٨) هنا منارة التقدم في الشرق الأوسط ، هنا نزعت أول امرأة مسلمة الحجاب عِن وجهها وتبعثها كل نساء الشرق ، هنا دخلت أول فتاة مسلمة إلى الجامعة ، أول طيارة، أول نائبة، مصر هي الجريدة المصرية والكتاب المصرى والمسرح المصرى والفيلم المصرى والأغنية المصرية ( ألا ما أسوأ ما قدمت مصر من أفلام ومسرحيات وأغان ) ولقد كان مصطنى أمن وأخبار اليوم حرباً على كل وطنية وعربية وإسلامية ، وكانت منذ اليوم الأول خادماً لهدف معروف يسرى وراء كل هذه المظاهر البراقة ، ومن أجله تعاون مع كل تيار وكل وجهة وكل حكومة .

أما قصة خدمة الفلاح والعامل ، فهذه كلها بالونات ملونة خادعة ان مصطفى أمن بحاول فى عاموده البومى أن يعطى صورة الحادم للمجتمع لمتصل بالجماهير الذي يزوره أصحاب الشكاوى والحاجات ، فهو يتحدث دائماً عن هذه وتلك وهو لاء الذين ( دخلوا إلى مكتبى ) فهو مركب نقص شديد يريد أن يستعلى على هذه الصورة من ناحية ، ومن ناحية أخرى بالحديث عن نفسه وعن والله وعن سعد زغلول فى محاولة لإبراز دور وإخفاء أشياء كثيرة معلومة للناس جميعاً وخلق هالة كبيرة تضفى بطولة ومجداً بينها يعرف التاريخ الدور الحقيقى الذي قام به (مصطفى أمين) فى تحديث الصحافة بعرف التاريخ الدور الحقيقى الذي قام به (مصطفى أمين) فى تحديث الصحافة

ودفعها نحو الجنس والإباحة والإثارة وإعلاء شأن السينما والكرة والفنانات وإعطاء المرأة دوراً مخالفاً لكل مفاهيم الأصالة والفطرة ومقومات المحتمع الكريم، إن عليه مسئولية دفع التغريب في مصر خطوات واسعة ما كان يصل إليها في مجال الاجماع والسياسة والاقتصاد والفن لولا هذه القوة الضخمة المتمثلة في أخبار اليوم، ويتحدث مصطنى أمين عن جده الشيخ أمين يوسف الذي كان من رجال الثورة العرابية، ولكن ما هي مسئولية الأجداد إذا جاء من الأبناء من أخذ الطويق الآخر، طريق سعد زغلول الذي أخرج الوطنية المصرية من إطار الإسلام ودفعها إلى مفاهيم ميكافيلي والخضوع للرسات الاستعار وتوجهات كرومر: إن كتابات مصطنى أمين عن المعد زغلول لا قيمة لها أبداً من الناحية التاريخية ولن يعتمد علما باحث، لأنها تقوم على مصدرين:

١ – على مصدر أهواء الوراثة .

۲ - على معارضة حقيقية لكل الوثائق التاريخية التي هي في أيدى الناس من كتابات عبد الرحمن الرافعي ، ومحمد على علوبة ، وعبد العزيز فهمي وغيرهم ، فكل الذين يقرأون لمصطنى أمين كتاباته عن سعد زغلول لا يستطيعون أن يثقوا بأنها ذات مصدر علمي، وإنما هي رواية خيالية، وإنما تقوم على هوى خاص وهو صلة القرابة التي لا تقوم على تحرى الحق ، دون مند تاريخي حقيقي ، ومهما حاول مصطنى أمين على طول السنوات وعلى مدى اليوميات أن يثبت لسعد زغلول في نظر القارئ في هذا العصر (شيئاً) مضعه موضع البطولة فإنه وأهم ولن يصل إلى شيء مما يريد .

إن محاولات مصطنى أمين فى التباكى على الأخلاق ونقد أخلاقيات المجتمع المنهارة اليوم لا يمكن أن توصف إلا بأنها إحساس بالذنب ، فصطنى أمين فى نظر كثير من علماء الاجتماع منهم بأنه شارك بقدر كبير فيما وصل إليه المجتمع من انحراف وفساد مما يتباكى عليه اليوم ، من صور الفساد الاجتماعى الذى تمر به مصر والبلاد العربية بواسطة ما قدم من منهج صحفى عن طريق الأخبار منذ صدورها عام ١٩٤٣ ، بل أن البعض لبرى أن مصطفى أمين أخطر من حيث الأثر التغريبي من طه حسين ، فقد كان

ولا بزال مدرسة قائمة لم تتوقف عن العمل ولقد أدى دوراً خطيراً في تحويل الأعراف الأخلاقية العربية الإسلامية في مدى عشرين عاماً بأسلوب غاية في المكر والبراعة ، ودون أن يصطدم بأحد ، طه حسين عمل في ميدان التربية والتعليم ، ومصطبى أمين عمل في ميدان الصحافة وتحويل الرأى العام من معالم الغيرة على العرض والكرامة والأخلاق الإسلامية وحماية المرأة المسلمة من الأخطار إلى القفز فوق ذلك كله وصولا إلى طريق محفوف بالخاطر تصل إليه اليوم المرأة تحت تأثير مغريات العصر ، لقد هذم مفاهم الأخلاق الإسلامية بمنا قلمه من تطورات في الصحافة الاجتماعية والسياسية لقد فتح الباب واسعاً أمام مفاهيم وافدة ليست من مفاهيم الإسلام في الفن ، والمسرح ، والرقص ، والكرة ، والجنس عن طريق القصة والسيمًا والغناء وغيرها ، وجعل للفنانات كرامة قداسة وجعلها من المثل العليا التي تتطلع إلى تقليدها الفتاة المسلمة في حركتها وفي لوى الكلمات وفي لحن القول ، وجعل للإباحيات أهمية ومكانة وساير كل عصر وكل حكومة وكل زعيم من أجل تحقيق هدفه فى القضاء على أخلاقيات التعامل بين المرأة والرجل وفى مجال الحياة حيث انفتح البابواسعآ أمام الانتهازية وأخذ يبث مفاهيم مسمومة عن المرأة والعمل والكسب وزيادة إبرادات البيوت وكلها مفاهم غبر معيحة وغير إسلامية أصلا وغير مقبولة في تقدير الإسلام ، وحارب كل نهضة إسلامية ، وكل وجهة دينية ، لقد حاول أن بجعل للمرأة مكاناً واضحا خارج البيت وبطولة ظاهرة فى عوالم الرياضة والرقص والفن والتجرد، وأثنى على الشيوخ الذين أخرجوا بناتهم إلى عالم الرياضة . واجتضن بعض الأزهريين وجعلهم نجوما .

إن التحول الخطير الذي قامت به الصحافة بتجاهل الروح الإسلاية في الأمة وآثار الصحوة الإسلامية وكل ما يتصل بذلك من تقيم حول مظاهر حقيقية انطلقت من قلب الأمة حول تطبيق الشريعة وحول بناء أجيال جديدة مؤمنة بالله وحول تطلع نحوقيام مجتمعات إسلامية ، كل هذا كان لمصطفى أمن دور كبير في حجبه وتشويهه والاسماتة في خماية مكاسبه الزائفة في الإباحيات وتهديم المحتمع والأسرة وإعلاء شأن المرأة الخارجة عن البيت ، ولقد كانت

وراء هذه التجربة قوى كبرى تدفعنا إلى التغريب والحروج عن أصالتنا وقيمنا وهدم أصول أخلاقنا وتغيير للعرف والقيم والمشخصات محيث بمكن أن تستسلم الأمة للانصهار فى بوتقة الأممية تحت أسماء لامعة كالدعقر اطية وحرية الفكر وغيرها من كلمات التقدم والتجديد.

## إحسان عبد القدوس ( القصة )

وصف الأستاذ محيى حتى كتابات إحسان عبد القدوس بقوله: ( لا عجب إن كانت ألفاظه كبالونات المراقص المتواثبة أمام عينيك ، فكيف تريد منها أن تستقر على الورق ، الويل له إذا كان فتى يافعاً أو فتاة فى مقتبل الصبا ، فإن السحر يصبح نوعاً من التخدير كبقية المحدرات لا تخاو من خطر ) ، وهي عبارة رمزية تحاول أن تصور مدى الحطر الذي يواجه الشباب القارئ لكتابات إحسان عبد القدوس التي تحاول أن تصور الجرعة الجنسية والمطاردة والاغتصاب شيئاً مشروعاً وطبيعياً، ولا بأس به ، بل وتحاول أن تقول: إنه نشأ مع المحتمع وهو ما تقوله المدرسة الفرنسية الاجتماعية التي أنشاها البهود ( دوركايم ، وليني بريل ، وفرويد ، وسارتر ) لإفساد المحتمعات الغربية وتلميرها وإذا كان قد وجد من يروج لهذه الآراء في مجال الفلسفة والأدب والاجتماع من أمثال لويس عوض ، وحسين فوزى ، وتوفيق الحكيم فقد وجدوا إحسان عبد القدوس فى مجال القصة التي يقرأها الألوف وينخدع بها شباب ليس له خلقية عقائدية تحميه من السقوط ، يتطلع إلى صور الهوى المحرم ولطالما واجه النقاد إحسان عبد القدوس بالتساوُّل عن سر هذا الإصرار على تلك العبارات الزاعقة فكان يقول لهم : إنى بطبيعتي لا أستطيع أن أتوقف عن فكرى الفني . الفكر الذي عشت فيه منذ كنت أقضى طفولتي وصباى بىن كواليس المسارح وفى استديوهات

قال الكاتب: لماذا هذا القدر الكبير من الجنس؟ أنت تجعلنا نشك فى أن كل الفتيات يسلكن سلوكاً سيئاً ، وكذلك كل السيدات فى أصابع بلا يد ، البطلة سيدة قد مارست الجنس مع كل شخص وكان كل عملها هو ممارسة الجنس حتى مشاكلها تتجمع حول هذا الأمر . لماذا ؟

السيبا وبن أحضان كل الفنون .

قال إحسان : أعتقد أن طرح السؤال على هذا النحو فيه مغالطة ، أنا روائى ومن حتى اختبار نمازجى من عينات اجتماعية ونفسية معينة ، أنا لا أتهم أحداً : أنا أتحدث عن شخصية اخترتها بعناية من بين ملايين السيدات وكتبت عن ظروفها وملابسات حياتها . هناك الملايين من الفتيات الديئات الشريفات وهذا لا شك فيه ولكن هناك عشرات من الفاسدات .

ونحن نسأل: لماذا لا يتجه إحسان إلا نحو هذا الصنف من الساقطات وكل مكن أن تكون هذه النماذج النادرة مما يقدمه القصاص الأمن على شرف أمته وعلى عرضها وعلى كرامتها مهذه الصورة العنيفة الصارخة المبالغة فها إلى آلاف الفتيات البريثات اللائى يقرأن هذا على أنه واقع وما دام قد وقع فهذا مبرر لوقوعه مرة أخرى وتقليده أو للاتجاه نحوه، هل هذه مهمة صاحب القلم الذي كرمه الله وأناطبه أمانة حماية أعراض هذه الأمة؟،وهل بمكنأن يكون مثل هذا يسمى: ( مصلحاً اجتماعياً ) هذا الذي ريد أن مجاهر بالجر عة ويذيع ما ويقلمها على أنها شيء مشروع ويعطما مزيداً من الريق والإثارة. كم كان هذا العمل دافعاً لعشرات من الفتيات إلى الانحدار والسقوط بدعوى أنها ظاهرة اجماعية، وهل مكن أن يكون اختبار هذه العناصر عاملا على أن محول دون سقوط المزيد ، وهي تعرض على هذا النحو من الإعجاب والتقدير ومع هذا العرض المثبر لدقائق هذه الأتصالات ووصف النهود والأجساد والقبلات في تلك العبارات المثيرة الصاعقة ؟ و لمـاذا تخصص الأستاذ إحسان عبد القدوس في قصة الحيانة الزوجية وحدها ، وأنفق فها كل وقته وجهده ؟ ، ولماذا حرص على إعطائها هذا القدر من الإضاءة والكشف « إن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنو اللم عذاب أليم . . . » .

ويسأل السائل الأستاذ إحسان عبد القدوس فيقول:

لو أن لديك بنتاً هل كنت تسمح لهـا بالعمل أو تسميح لهـا بحرية الاختلاط؟

ويجيب بعد مقدمة طويلة :

إذا كان لى بنت فسوف أطلب منها ألا تعمل ؛ إن زُوجتي لا تعمل ،

بل أنها تعيش وفق تقاليد وعادات أهل العائلة الشرقية القديمة ، ولو رزقت بنتا كنت سأعاملها بعقد الفلاح الذى جاء من شبرا النملة . إننى أعرف أننى أعيش بين عالمين متناقضين : عالم عقلى كونته التجربة فى الصحافة والسياسة والأدب والاحتكاك بكل تجارب الإنسان مع معظم بقاع العالم ، وعالم نشأت فيه وتعلمت تقاليده . إننى أكثر محافظة فى عاداتى وتقاليدى من أى فلاح نشأ فى القرية ومع هذا فإن دورى كأديب وروائى هو دور المصلح الاجتماعى (كذا) .

ولا ريب أن هذه الإجابة واضحة وصريحة وكاشفة لحقيقة عرفناها عن كل دعاة تحرير المرأة وكتابه القصة الجنسية ، وكتاب الإثارة حميعاً أنهم يوصدون بيوتهم ويعيشون حياة رجعية كاملة في حياتهم الحاصة ، ولكنهم يحرضون الناس على الكشف عما يقدمونه من آثار قصصية .

يقول الأستاذ فتحى سلامة: لقد أطلق على ( إحسان عبد القدوس) روائى الجنس. ظل يكتب بطريقته الخاصة متحدياً التيار الأخلاقي الذي طالب بتحريم كتب إحسان عبد القدوس. يقول: (وكان بمكنني أن أتجنب كل هذه المتاعب لو رفعت بضعة سطور من كل قصة ولكني رفضت إنى لا أستطيع أن أشوه الحقيقة).

ما هي الحقيقة التي لا يريد أن يشوهها إحسان عبد القدوس ؟ هذه الحقيقة يسميها توفيق الحكيم : الطريق الوعر .

يقول توفيق الحكيم: إذا كان إحسان عبد القدوس يسلك هذا الطريق الوعر ليحول دون وقوع خطر من الأخطار فيجب أن نعذره وأن نتجمله ، فإن كثيراً من الكتاب الاجتماعيين والأخلاقيين ، قد تعرضوا لسخط الناس في مبدأ الأمر ).

ولا ريب أن عبارة توفيق الحكيم عبارة ضالة ، فها هي الأخطار التي بدافع عنها إحسان عبد القدوس ، أنها مماحكات باطلة ، فإن إحسان يتابع هذا توفيق الحكيم الذي ابتدع ذلك بكتابه الرباط المقدس ، وماذا يمكن

أن يكون من إصلاح اجباعي من كاتب يصر في أعماق نفسه على أن يذيع روح الإباحية والاغتصاب ويتخصص في الحيانة الزوجية ليجعل من آحاد الأحداث (ظاهرة كبرى) مروجاً بإصرارمستمر على تحويل القصص الحيالية إلى صور لهما طابع الوقائع لتكون أعمق أثراً في النفوس.

ولكن عندما يعرف الشباب الآثار النفسية التي تشكلت في نفوس الكتاب في مطالع حياتهم فإن ذلك يفسر لهم الاتجاهات نفسها . أما الأستاذ إحسان عبد القدوس فهو صريح في هذا ، يقول : إن جدى هو الذي أشرف على تربيتي حتى أول دخولى الجامعة في ظل تقاليد ذلك الزمان وعندما وعيت الدنيا كان أبي قد انفصل عن أمى ، لهذا عدت للإقامة مع عمتى حتى بلغت الثامنة عشرة ، و دخلت الجامعة وعشت مع أمى .

وقد تعلمت أن أقبل يد كل شخص يكبرنى ويدخل دارنا : دار جدى وعندما انهيت من تقبيل أيدى الجميع أخذتنى أى ونهرتنى بشدة وقالت : هجب ألا تقبل يد أحد غبرى . وهكذا عشت فى تناقض بن بيئتن لكل مهما تقاليده وعاداته .

ونحن نعلم أن كثيرين قالوا له: إن والدته كانت أكبر ممثلة في مصر فلماذا لا يكون هو (. ده. لورنس مصر) وقد كان فقد سلك أسلوب لورنس في الكتابات المكشوفة ثم فلسف هذا الاتجاه بدراساته لفرويد، وسارتر، ودوركام، وهافلوك إليس وكل الإباحيين.

ولقد استطاع إحسان عبد القدوس أن يغلف أفكاره و دعاواه وإباحياته بأن يديرها فى إطار قصة سياسية أو وطنية ليخدع بها الشباب ، وهو نفس العمل الذى قام به جرجى زيدان عندما أفسد تاريخ الإسلام وهو يعرضه للشباب فى قالب قصص غرامية .

ولعل أحمل ما فى الأمر كله أن طه حسين قال لإحسان عبد القدوس عندما سأله عن قصصه التى برسلها إليه إن زوجتى تضع الكتب التى تأتينى فى البانيو ثم تختار منها أسبوعاً وبعدها تأمر بقذفها إلى الشارع يقول عرر مجلة حضارة الإسلام: إنه ضمن مسلسل التهويد الثقافي صدرت رواية إجسان عبد القدوس تحت عنوان: (لا تركونى هنا وحدى) والتى يروى فيها قصة فقاة بهوديه مصرية تتزوج مسلماً وتعشق الإسلام، ثم تضطهد من المحتمع المصرى بعد وفاة زوجها، هذه الرواية وغيرها جزء من علية تهويد ثقافى قدمت للأمة على مراحل لم يقدمها كتاب بهود ولكها قدمت من كتاب أمثال إحسان عبد القدوس، طه حسين، لطنى السيد، سلامة موسى، لويس عوض، نجيب محفوظ، توفيق الحكيم، ممن مثلوا طيلة ربع قرن طلائع الفكر التلمودى بدأوا من دار الكاتب المصرى التي قام على رأسها طه حسين ومولها أحد اليهود ومروا بالعلاقات الأدبية والشخصية، والتي أقامها توفيق الحكيم مع الجامعة العبرية، فقيل: وبعد إلى العلن قال إحسان عبد القدوس فى الأهرام: ليست هذه أول قصة أكتبها إلى العلن قال إحسان عبد القدوس فى الأهرام: ليست هذه أول قصة أكتبها عن الخيم اليهودى ، فقد سبق أن كتبت منذ عشر بن عاماً قصة ( بعيداً عن الزمن ) ، وفي عام ١٩٧٥ كتبت قصة ( أين صديقي اليهودية و درست المحتمع اليهودى.

وبالجملة فإن إحسان عبد القدوس فى نظر الباحثين يحمل لواء - الدعوة إلى :

أولا: (انتقاص المقدسات) وهذا يتمثل فى قصة (منهى الحب) النى يتحدث فيها عن ثورة قامت فى الجنة يقودها الأنبياء يطالبون بإلغاء الجحيم

ثانياً : الدعوة إلى انتقاص القيم والأخلاقيات .

ثالثاً: التفكير في رفع مستوى التوزيع أكبر من التفكير في العمل الأدبي وقد واجهه نبيل راغب مهذا المعنى في مناقشة معه حيث قال له:

أحمع الكتاب على أنك كاتب تسرف فى نثر التوابل الجنسية فى رواياتك ويرون أن رواجك بين القراء يرجع إلى هذا العنصر ، بينما تؤكد أنك كاتب اجتماعى تتحرك تحت تأثير أفكار محددة هى الجس والهدم ومن ذلك تساؤله: هل الحيانة الزوجية مبرر كاف لهدم الحياة الزوجية؟ ، وهذه التساؤلات من صميم دستور الماسونية التي ترغب إلى الكتاب أن يقنعوا الناس به ودعوى إحسان بأنه لم يكن محترفاً هي دعوى مزورة ، فقد كانت مجلة روز اليوسف تعتمد على قصصه في التوزيع ، وكانت الكتابة الجنسية هي المصدر الحقيقي للتوزيع وكذلك المجلات والصحف التي يشر بها تنحو هذا المنحى .

رابعاً: إن العناوين التي يقدمها إحسان عبد القدوس لقصصه إنما هي مصطلحات برغب دعاة التغريب في ترويجها لكثرة ترددها في الإعلانات وفي غلاف المحلات (أناحرة) هي ليست أسم قصة ولكنها دعوة إلى الفتيات للتحرر من كل القيم والأخلاقيات ، وكذلك مصطلح (لا شيء بهم) هي دعوة إلى اللاادرية وانكار الالترام الأخلاقي والمسئولية الفردية ومفهوم المحرية عند إحسان عبد الهدوس هو مفهوم الوجودية وأصحاب اللكر الإباحي وهو امتداد للطريق الذي شقه توفيق الحكيم بقصة (الرباط المقدس) ، ولا شك أن هدف القارئ مما يكتب مرتبط عموقف صاحبه وسلوكه الشخصي في الحياة.

خامساً: إن إحسان عبد القدوس يقدم إيضاحات حقيقية عن مهجه في الكتابة من خلال عرض ذكرياته ، يقول : لأن أى فاطمة اليوسف كانت ممثلة شهيرة اسمها روز اليوسف في العمر الأول لحياتها ، اعتزلني الصبية في طفولتي وتحفظوا في معاملتهم لى ، هذا جعلني في حالة دفاع دائم عن النفس وما زلت ، وكان جزءاً من دفاعي عن نفسي ألا أرسب حتى لا أعطى مجتمعي الصغير سلاحاً بحاربني به بشهاتة .

## أمينة السعيد (الصحافة النسوية)

حاولت أمينة السعيد خلال فترة إشرافها على مجلة (حواء) أن تطرح مجموعة من السموم وأن تقف فى عنف وصلف أمام حركة العودة إلى الله التى قادتها المرأة المسلمة حين التمست الزى الإسلامي والطريق الإسلامي فى التعامل ، فقد أحست - هى ومن ورائها من التغريبين - بأن ذلك المخطط الذي ظلت تعمل له سنوات طويلة قد انهار مرة واحدة و فعجأة و دون مقدمات فقد عمدت أمينة السعيد خلال أكثر من ثلاثين عاماً أو تزيد أن تأخذ بوجهة نظر التغريبيين فى كل قضايا المرأة وأن تدعو إلى إخراج المرأة من بينها بدعوى معاونة الزوج ، ضاربة عرض الحائط بكل كلام يقال عن الأطفال الذين يسلمهم الأمهات الحضانات الغربية وأيدى الحدم ، وأن تدعو المرأة إلى الأزياء الغربية وإلى العادات الغربية ، وأن تزين لهم حبوب منع الحمل وتحديد النسل وأن تجرى فى التعامل مع المرأة على النحو الذي أور دته وتحديد النسل وأن تجرى فى التعامل مع المرأة على النحو الذي أور دته بوتوكولات صهيون وأن لا تتردد فى الهجوم على الأستاذ الإمام الدكتور عبد الحليم محمود فى أكثر من مناسبة بأسلوب طائش.

لقد كانت أمينة السعبد من أوائل الدعاة إلى دفع المرأة إلى مجالات السهر والرقص والرحلات بدون محرم ، وهى الى دعت إلى تقصير الثياب وعارضت التحشم وهاحمت الزى الإسلامى بأكثر الألفاظ سوءاً وحاولت الادعاء على الإسلام بما لبس فيه من آراء باطلة وزائفة ،

ومن قولها الباطل : ( إن توفير الثياب أولى من رعاية الدين في سعر لأفخاذ والصدور ) .

تقول أمينة السعيد : ( إن الإسراف في التحجب هوس ديني) بينا الحقيقة أن التحجب وقاية للفتاة المسلمة والنزام منها بتقاليد دينها ، فلا إسراف

فيه ، والكاتبة تعترف بأن قوامة الرجل على المرأة شيء مقرر في الإسلام ولكنها في نفس الوقت تعتبر القوامة اليوم لا مبرر لها ، لأن هذه القوامة مبنية على أن الرجل هو الذي يعمل ، أما وقد أصبحت المرأة تعمل ولها مصدر من المال فإن هذه القوامة لم تعد ، وهذا تفسير ضال وباطل ، فإن المرأة وما تعمل به ملك لزوجها في الحقيقة ولا ينقص شيئاً من قوامته حيى ولو كان هو لا يعمل ومن الكذب والتضليل أن تعلن أمينة السعيد أن المرأة ما دامت قد استطاعت أن تتساوى مع الرجل فلا مبر ر للقوامة .

. . .

وقد كشفت إحدى الباحثات فى رسالها عن الصحافة التسوية فساد الدور الذى قامت به مجلة (حواء) التى تشرف عليها أمينة السعيد وقالت : إن اهمامات حواء هى اهمامات ومشاكل الشريحة العليا من الطبقة البرجوازية فسبة كبيرة من موادها عبارة عن مواضيع تبحث فى قضايا الجال والمكياج والمنزل والمطبخ والديكور والأبراج والأحلام فضلا عن عروض للأفلام ولقاءات وإعلانات عن سلع كمالية .

وهى تعالج اهمامات فئة خاصة من نساء المدن ، أما مشكلات وقضايا نساء الطبقات الشعبية فى المدينة فليس لهـا أثر يذكر ، ولا تمثل المواضيع التى تتعلق ممئوليات ومشكلات المرأة المصرية الحقيقية سوى ١٠ فى المـائة .

أما صورة المرأة التي تعرضها حواء فهي تلك المرأة الأنثى المغتربة في ذاتها وواقعها الاجماعي العام الضائعة ضمن العلاقات الاجماعية القائمة والتي لا ينظر إليها إلا ككائن ذي شعور مرهف حساس ليس في مستطاعه خوض الصراع الاجماعي والسياسي والاقتصادي التي يمر به المجتمع المصرى.

وترى الباحثة أن معظم الموضوعات التي تتناولها الصحافة النسوية في الوطن العربي لا تسهم بشكل أساسي في ربط قضية تحرير المرأة بمشاركتها في التنمية الاقتصادية والاجتماعية والفكرية . وهي تركز على الجوانب المختلفة من اهتمامات المرأة : أزياء ، ومكياج ، وتسريحات شعر ، ولا تحاول الصحافة النسوية الاقتراب من مشاكل الغالبية العظمي من النساء ممثلات بنساء البوادي والطبقات الشعبية في المدن من فقر وأمية وتشريعات قانونية مختلفة ه

وثقول أمينة السعيد: إنى أريد أن أثبت أن النساء يستطعن القيام بنفس الأعمال التى يقوم مها الرجال ويحملن نفس المسئوليات إلى جانب قيامهن بشئون البيت وهذا الذى تدعو إليه محال فضلا عن أنه مناقض للفطرة وللتاريخ ولواقع المحتمعات الآن ، فقد أثبتت المرأة فشلها في أى عمل سوى عملها في محيط الأسرة (زوجة وأماً) أما الجمع بينهما فمحال ولا شك أن البيوت التى تعمل المرأة خارجها بيوت فاشلة في وجهها قذرة مضطربة ، غير منظمة ،غير قائمة على ذلك الحنان والرحمة والأمومة التى لا تستطيع المرأة أن تعيشها إلا إذا كانت قائمة على بينها وحده وقد فشلت المرأة في كل عمل أسند إلها حتى عمل أمينة السعيد في دار الهلال.

إن أمينة السعيد اليوم بعد (جهاد) ثلاثين عاماً في سبيل إشاعة مفاهيم مسمومة عن طريق مجلة أسبوعية تبث فيها أفكارها ، تحس بالفاجعة عند ما ترى هذه الأفكار وقد سقطت و ذبلت لأنها لم تكن موازية للفطرة الإنسانية ولم تكن على الطريق الصحيح ولكنها كانت ضد الأصالة والفطرة والحق والإيمان النفسى المنبعث من دين الله .

إن كل الدفوع التى حملتها فى سبيل دفع المرأة إلى خارج منزلها ، قد مقطت ، إن المرأة المسلمة عرفت اليوم طريقها إلى العلم وإلى العمل ولكن مفاهم أخرى مختلفة عن أهواء الماسونية والتغريب .

إن محاولة أمينة السعيد في مجلة حواء وباب اسألوني في تزهيد المرأة في طريق الله ودفعها إلى الغواية والانحراف وفتح أبواب الأزياء والتجميل ومفاسد الرف والعطور والتواليت لم تعد تقنع أحداً إلا قلة قليلة . إن ضرباتها التي وجهتها إلى علماء الإسلام كل مرة لم تغنها شيئاً عن أن عرفت بالسفاهة والهجاء والبغي . ، إنها لم تعد تستطيع أن تدافع عن هذه المحنة التي نتجت عن عمل المرأة وهي فساد الأجيال التي ربيت في أحضان الحدم والمحاضن الغربية وأن خسارة الأمة نتيجة ذلك لجد بالغة مهما حاولت أن تتحدث عن دور الحضانة ، إن مهمة المرأة الحقيقية المقدسة هي الأسرة والبيت وأبنائها جنود الوطن وحاته ، أما إخراج المرأة من المزل فهو هدف الصهيونية العالمية ، أما حكاية ( المورد الاقتصادي ) فتلك قصة قد بارت

وفسدت فمن هو الرجل الشريف الذي ينتظر أجر امرأته، لتقيم به الأسرة معه، بعد شراء أدواتها وحاجاتها التي تتزين بها في الحارج وتلبس في البيت أقدر الملابس. إن البيوت قد أقفرت وتهدمت وامتلأت بالظلام نتيجة غياب المرأة عن مكانها الحقيقي وما تستطيع أمينة السعيد أن تصدق حين تقول إن المرأة تحقق ذاتها في مجتمعها فنحن نعرف والناس يعرفون أن المرأة لا تعمل شيئا ذا بال وأنها تعيش على مجاملات الزملاء أو على أهوائهم مع الأسف ، هذا الذي يفسد عليها علاقتها مع زوجها حين تسمع كلمات الإطراء الكاذبة ثم تعود إلى البيت فتجد مسئولية وجهداً ، هنالك تضطرب نفسيتها وتسقط وتتحطم أسرتها.

يقول الأستاذ محمد الشهاوي لأمينهالسعيد: كني عنا هذا المبلاء بير حمك الله. الإسلام لم يحرم المرأة من التعليم ، تطالعنا السيدةأمينة السعيد بين الحين والآخر بأحادثها الصحفية التي تذخر بالافتراءات على حمى الدين الإسلام وعلماء الإسلام والتي لا تستند إلى البرهان العلمي أو السند الققهي ، وكأن شريعة الله في حكمها أمر متروك للتقسيرات العفوية التي تأتى مع النقاش الحاد الذي يفتقر إلى الموضوعية والالتزام بالحدود المتعارف علمها بين من يملكون حق مل، أعمدة الصحف والمحلات بالآراء والفتاوى . ، إنها ترى أن عودة المرأة المتعلمة إلى وظيفتها في المنزل لتربية أولادها ورعاية زوجها نكبة ، ونستدل على ذلك بتجربة المرأة التركية بعد حكم أتاتورك ، إن زيارة للمصالح الحكومية التي تكتظ بالموظفات العاملات اللائى لابجدن سوى الفراغ والجدال وشغل التريكو وتجهيز خضار الغذاء لأولادهم أو مشاهدة دور حضانات الأطفال لمشاهدة المعاملة التي تستى بها أظفالنا والتربية غير السليمة التي تغرس في نفوسهم العقد النفسية بسبب الإهمال والرعاية كافية للردعلي دعاوى السيدة أمينة السعيد وقديمًا قال أحدهم أن أولادنا ( تربية خدامين)، إن الأطفال في الأسر التي يعمل فيها كلا من الزوجين لا بدأن يخرجو ا إلى الحياة منحر فين ، إن متاعب المرأة العاملة هي في عدم قدرتها على الجمع بين الوظيفة والزوجية وعدم القدرة عبى اللحاق بزملائها الرجال فى المناصب القيادية وعدم مقدرتها على مجاراة زميلاتها في العمل فيما يلبسونه أو يتزينون به . الأمهات العاملات : زوجات تعسَّات بالليل والنهار لا بجدن وقتاً لقراءة كتاب عن كيفية إعداد الطعام. إن السيدة أمينة السعيد عندما حاصرتها الأسئلة عن مسئولية الأبناء قالت على الرجل أن يرعى أولاده فهل هذا قول يقبله عقل ، تبرك المرأة عملها الأصيل إلى عمل زائف ، ويتولى الرجل عمل المرأة، لماذا ؟ أليس الحبر أن يتولى كل من الرجل والمرأة مسئوليته التي رسمها له الإسلام بدلا من هذا الجنوح إلى الأهواء.

# حسين مو'نس (التغريب)

خلال توليه رئاسة تحرير الهلال ( – ١٩٨١) كشف الدكتور سسن مؤنس عن متابعة تامة لكل أفكار الاستشراق والتغريب وخاصة في مجال المرأة فقد حرص أن بجرى في هذا الطريق الذي يلح عليه مصطنى أمين وزكى عبد القادر . . . التباكى على المرأة والقول: بأنها ما زالت بعيدة عن تحمل نصيبها من مسئولية الرجال وإنكار كل الضوابط والحدود التي يقورها الإسلام للمرأة في العمل والحروج والملبس ، ويذهب حسن مؤنس إلى التساؤل: كيف أن شعر المرأة عورة ويد المرأة عورة وصورتها عورة .

ويه كم الدكتور حسن مؤنس بالفكر الإسلامى فيقول: إن تاريخ الفكر الإسلامى طويل، ولكن الشجعان فيه قليلون أو قل لم يوجدوا قط، والواقع أن هذا حما يقول الاستاذ عبد الجواد الحضرى —: كذب على الحقائق وما زالت الأرض التى عذب عليها مفكر و الإسلام شاهدة على ذلك — الإمام مالك والإمام أحمد والنووى — البخارى و آخرون غير هم تحملوا أشد أنواع العذاب لأجل المبدأ الإسلامى ليس إلا يقول:

« ونرى الدكتور محمل مفاهم الحادية عن الأخلاق ويو دد في علانية آراء ( دور كام ) فيقول: ( إن عفة المرأة توجع إلى شخصيها وتربيها ونوع الرجال الذين محيطون بها) وهذه العبارة خادعة مموهة فإن علماء النفس يقولون صادقين: إن البيئة تلعب دوراً هاماً في تحديد سلوك الفرد و تنشئة شخصيته وأن تلويث البيئة ينعكس على الجسد ، ومن ثم فإن الإباحية المعاصرة أشد ألماً من مخلفات البترول وهل مجوز لامرأة عفيفة الطابع أن تظهر جسدها للناس ، إن الأدب الظاهرى دليل الكمال الباطني وقد عاً قالوا: ما فيك يظهر على فيك .

و محاول الدكتور مؤنس الأعماد على كتاب الأغانى (للأصفهانى) كمرجع أساسى للتاريخ الإسلام المساجن كما يعبر المكاتب ويبدو أنه بجهل حقيقة الإسلام ويدلل على جهله مهذا التاريخ الذى كان فى عصر الحجاب ولو أنه علم حال الرجل الذى صنف الأغانى لما اتبعه أو نظر إليه ، فقد كان بذى اللسان ، يغضب لأتفه الأشياء ويضيق من أيسر الأمور ، يطلق لسانه بلا هوادة حتى ولو كان فى أوفى الأوفياء وكان من القذارة بمكان، دنس فى ثيابه وفى نفسه ، لا يتورع عن مكروه ، اهم بتاريخ الجانب الهزلى فزاد ليشى غليله وتزيد ليرضى مزاجه الحليع ، ومثل الأصفهانى ساقط فى ميزان الفكر الإسلامى و يحن ننظر إلى أى رجل تحت ميزان (الجرح والتعديل).

ويغالط الدكتور مغالطة واضحة بهدف بها إلى الطعن فى تاريخ المسلمات الأول، فيقول: إن المرأة السافرة اليوم أقرب ألف مرة إلى معنى الشرف والعفة، وما عليه لو قرأ فضائح الجنس المنشورة صباح مساء، ألا فليعلم أن توينبي قال: سيعانى العالم لسنين طويلة من أزمات أخلاقية يسببها الجنس وها هى ذى أوربا مجتمع الجنس والجريمة وخطف النساء وإباحة الأعراض والشذوذ الجنسي

ولا نشك أن آراء سيمون دى بوفوار بالغة الأثر فى أعماق الكاتب فهو يرى أنها المثال المحتذى لكل الناشئات ، يطالع أفكارها فى حرارة ، وحين يريد أن ينقل شعور ه للآخرين يقول: (لقد قالت سيمون فى مذكراتها: إن سر نجاحها الأكبر هم أنها لم تذكر قط فى عملها أنها امرأة) ا. ه

وعند الدكتور حسن مؤنس نجد كل العلاقات والتوجهات: الحضارة المصرية أم الحضارات، المرأة بجب أن تنطلق، رأيه في العرب واللغة العربية معروف تقول مجلة المحتمع الكويتية (٢٥ مارس عام ١٩٧٥) إن الدكتور مؤنس فاجأ المحتمع الكويني عقال أثار سخطاً عاماً وحاداً فقد وجه إساءات مباشرة للإسلام والشعب الكويني – وكان يعمل هنالك – يسخر من الفضيلة والاحتشام ويروج للرقص والابتذال ويشوه سمعة مصر بتجريح نسائها ورجالها ومع ذلك يدرس الثقافة الإسلامية ويكتب تاريخ الإسلام.

كتب تحت عنوان ( المزأة وسنتها العالمية ) فى جريدة القبس، يدعو فيه إلى الرذيلة ويتهم فيه الذين يدعون إلى الاحتشام بالانحراف ويشبه علماء الدين بالقطط وينصب نفسه مروجاً للرقص الشرقى ، ويتجاوز كل قيم المدين فيجرى على لسان أشخاص هم من نوعه هذه العبارة :

و إذا لم يرزق الله إنساناً امرأة جميلة هل تحرم عليه أن يرى امرأة جميلة ترقص مثلاً . ولا يزال يتدنى حتى اتهم نساء قومه بالخيانة واتهم رجال بنى قومه بعدم الرجولة وأن غيرتهم لا تتعدى إطالة الشوارب .

بقى أن يعرف القراء أن حسين مؤنس هو واحد من الذين تربوا على مناهج الاستشراق وتبنوا خطتهم فى تشويه تاريخ الإسلام. وهو الذى حاول تشويه حقائق التاريخ الإسلام ، وهو يضع كتاباً تاريخياً لوزارة التربية هنا (أى فى الكويت) وتداركت الوزارة هذا الدس فحدفته ، وقد تجددت أسئلة كثيرة : هل يبتى مثل هذا الشخص رئيساً لقسم التاريخ فى جامعة الكويت وكيف يؤتمن على تدريس مادة الثقافة الإسلامية والحضارة الإسلامية فى الجامعة وكيف يؤتمن على كتابة التاريخ الإسلامي .

إن ترويجه للرقص الشرقى و دفاعه عنه إساءة مباشرة لقيم القرآن والإسلام فكل رقص حرام لأنه يجعل جسد المرأة وبطريقة مبتذلة متعمدة محوراً لتركيز أعين الرجال . وإذا كان الإسلام يأمر بغض البصر فهل يسمح بفتح العين عمداً على امرأة ساقطة تتاجر بجسدها وتغرى بالرذيلة والانحلال .

إن الذين فقدوا هويتهم وفقدوا الإحساس بهذه الأمة لا ينبغى لهم أن يفرضوا تجاربهم الحاصة علينا « إن الذين محبون أن تشيع الفاحشة فى الذين آمنوا لهم عذاب أليم فى الدنيا والآخرة والله يعلم وأنتم لا تعلمون » .

ومن صنوف العذاب الأليم فى الدنيا إسقاط هيبة هولاء المحاهدين وكشفهم وتجريدهم من كل قيمة أدبية ، فلا وزن أبداً ولا احترام قط لأشخاص لا يقيمون للإسلام وزناً ويحاولون بشتى الطرق المحاهرة بعدم احترامهم لقيمه.

ما معنى أن يتهم حسين مؤنس الداعين إلى الاحتشام بالانحراف ، إن أوربا العارية فقدت مع العرى قيم المروءة والشرف وكذلك أمريكا وفى العواصم العربية التى انتشر فيها التعرى كثر فيها الفساد.

## صلاح جاهين (العامية)

تذرع صلاح جاهين ودعاة العامية بأكذوبة أسموها (الوجدان الشعبي) والوجدان الشعبي الذي نشأ و تربى وتشكل على بيان القرآن الكريم .

وقد استطالت العامية فى العقود الأخيرة فى حماية المباركسية والمذاهب الهدامة حتى عقدت موتمراً فى دمشق عام ١٩٥٥ يتحدث عن از دواجية اللغة فى كل قطر عربى و بجعل من العامية لغة .

وكانت خدعة دعاة العامية دائماً هي قولم : الكتابة بالعامية وصولا إلى الفصحي أو الكتابة بالفصحي وصولا إلى العامية .

ومنذ لطنى السيد الذى دعا إلى ذلك وما يزال هذا الاتجاه ممتداً ولكنه استطال فى السنوات الأخيرة فى ظل أزمات الفكر الإسلامى ، فارتفعت لغة الحديث العامى وحاولت العامية أن تسيطر من خلال الإذاعة والإذاعة المرثية وجرت محاولات فى الصحف لهدم الأسلوب البليغ .

ومهما حاول دعاة العامية الدفاع عنها فإنهم مضللون ، ولن يستطيعوا مهما قدموا أن يقنعوا الناس بأن للعامية بياناً أو دوراً حقيقياً ، ومهما دافع عنها من أصحاب الصحف أو كتاب القصص فإن هؤلاء حميعاً يدافعون عن الذوق العامى وطفولة البشرية وخرافات وأساطير الأمم في سذاجها وانحرافها عن المنطلق الحقيقي .

وإن هذ لاتجاه اتجاه تغريبي فاسد ، يعمل على حساب الفصحى وعلى حساب الكلمة البليغة والمعنى الرفيع ، وما كانت الكلمة العامية يقادرة يوماً على أداء الشعور النبيل.

ولقد كانت دعوة الشعر العامى كلها تسهدف الفصحى وتسهدف البيان العربى وما يزال دعاتها يبطنون مفاهيم خطيرة وخلفيات ضالة تحمل أهواء التغريب والشعوبية ، ولقد ارتبط الشعر العامى بالمكاريكاتير وبالإثارة وعمل على خلق تيار من التغيير والحوار والأداء يجرى مع المكلمات المكشوفة والعبارات الهابطة ويصرف الناس عن القيم الإسلامية الحقة والمعانى الرفيعة.

إن دعوى صلاح جاهين العريضة بالأنباء إلى مدرسة غربية أو مدارس يثر ثر دائماً بعرضها لا يغنيه شيئاً عن أنه على غير الطريق الصحيح: طريق الأصالة وأن مثل هذا الاتجاه لابد أن يموت وينطوى لأنه مضاد لنواميس الحياة والفطرة وقد انطوت من قبله كل دعوات العامية والحروف اللاتينية وغيرها.

ولاشك أن هذه المحاولات التي برمى بها صلاح جاهين عن قوس فى كاريكاتيره اليومى لن تغنى عنه شيئاً ، فقد عرف بمحاربة الفضيلة والأحلاق والحشمة وأنه فى كل مرة يتعرض للمقلسات بمس مشاعر ملايين المسلمين و يزداد فى نظرهم مقتاً وكراهية ولن تغنيه هذه السخرية بالقيم الإسلامية شيئاً فهو مكشوف تماماً بدعوته إلى المفاهيم الماركسية المختفية تحت أسنار من العصرية والفن والتي تسهدف تزييف أصالة النفس الإسلامية و تؤدى إلى تدمير المجتمع ، وأبرز ذلك سخرياته و أغانيه و عاميته و دعوته لكتابة القرآن الكريم بالحروف اللاتينية .

ومهما دعا إلى العامية فإنها دعوة قد تجاوزها الزمن ، وكل نتاجها محكوم عليه بالفناء ، بعد جيل أو جيلين ، أما التراث الحالد فهو التراث المكتوب بالفصحي ولن تتحقق أهواء دعاة العامية وذلك لأن العامية لا تستطيع أن تنقل إلى المثقفين الأغراض الأدبية والفنية .

إن هولاء القوم لم يقرأوا فكرنا ولا تراثنا ولكنهم نشأوا على مفاهيم مكسيم جوركي والمتشائمين من الغربيين وقد وجهوا وجهة معينة تسهدف زرع ثمار مسمومة في تربتنا مثل دعوتهم إلى ( الحب مش عيب ) وغيرها من المفاهيم التي تتعارض مع معانى الفضيلة والحلق الكريم .

وَلَدَلَكَ فَهُمُ دَائُمُـاً مُصَابُونَ نَحْيَبُهُ الْأَمَلُ ، ومَعَدُودُونَ فَى صَفَ الْخَارِجِينَ على هذه الأمة .

### يوسف إدريس

### (التغريب)

تنسم كتابات يوسف إدريس بالجده والاندفاع والعنف مع قلة الحصول والغرور والثرثرة وضعف الرصيد الثقافى ، فضلا عن تدنى الأسلوب، وعدم القدرة على الأداء الأدبى الصحيح .

فإذا أضفنا إلى هذا طابعه الفكرى المـاركسي والعلمإنى والاباحى الذي لا يقر معهأى معنى من معانى الأخلاق أو احترام القيم أو الأصالة الفكرية إلى أى مدى تكون كتاباته غير ذات قيمة حقيقية .

ولقد بدأ يوسف إدريس من كتابة القصة وهو مجال مفتوح لكل من يستطيع أن يقرأ قصة أجنبية أو يترخمها ، وكان لاتصاله بالدكتور طه حسن كطبيب أثراً في تنويه طه حسن به ، ومن هنا جاءت الشهرة أما القيمة الحقيقية فلا توجد ، إلا من حيث أن كتابات القصة فناً قائماً على التقليد والتبعية للفن الغرب وليس له أي جذر عربي أصيل ، من هنا كان إعجاب كتاب الغرب على يكتب بوصفها بضاعهم ردت إلهم . ولقد كانت صيحته في الهجوم على التراث الإسلامي والعربي أكبر دليل على عجزه عن فهم هذا التراث على التراث الإسلامي والعربي أكبر دليل على عجزه عن فهم هذا التراث أو الاتصال به أو معرفة قيمه الحقيقية ومن جهل شيئاً عاداه ، ولقد كانت الماركسية حريصة على أن تسيء إساءات واضحة إلى كل قيم الفكر الإسلامي وخاصة التراث الذي أنشأ ذلك الفكر الإسلامي الذي يقدره قدرة رجال الغرب المنصفين ويتجاهله أهله المنكرين له من أصحاب الأسماء العربية .

ولا ريب أن كتابات يوسف إدريس فى مجموعها لا تساوى أكثر من حفنة من تراب ، من حيث أن هذا ( الفن ) الذى يدعونه لا ممثل تصوراً حقيقياً للأمة الإسلامية وإنما ممثل أهواء هذه الجاعات التى تريد أن تطرح شرائح من الإباحيات والكشف والعبارات العارية الضالةعن طريق المسرح والقصة .

إن دعوة يوسف إدريس ومدرسة طه حسن ، ولويس عوض إلى اطلاق الفن من قيود الأخلاق مرفوضة فى أفق الفكر الإسلامى رفضاً تاماً ، فالفنان ملتزم بالقيم التى جاءت بها رسالات الساء ، وقد تنزه عن هذا المذهب الضال فى الغرب كثيرون وحاربه زعماء الإصلاح من أمثال : كارليل ورسكن ، وأن اللغة العربية والفكر الإسلامى لها آدابهما القائمة حول الدعوة إلى الحق و الحير ومكارم الأخلاق .

ونحن نعرف أن الذين بدأوا حياتهم فى الطفولة فى مجال تعس وشقاء ، حيث لم بجدوا ذلك المعين على الوجهة الصحيحة ، هؤلاء هم قادة الفكرة الباطلة المنحرفة ويشيد يوسف إدريس – كما يشيد بذلك أنيس منصور بأن طفولها كانت طفولة تعسة ، يقول (لقد كان مفروضاً أن أتحول إلى عدو للمجتمع أو خارج على القانون أو إلى التفيض ، متطرف فى حبى للناس وللآخرين ) وليس عداوة للمجتمع أشد من هذه الدعوة التى يحمل لواءها وهى دعوى القصة الإباحية ذات المصدر الماركسي ، وعبارته واضحة فى رفض قيم الدين (أنا لا أريد قيماً ثابتة للحياة اكتشفها الأقدمون) وهذا أمر واضح فى دعوته المندفعة الحمقاء إلى حرب البراث وهو يعنى به كل قدم ولا يستطيع أن يصرح بأنه إنما يعنى مهاحة الدين نفسه .

وهو يصور فى آرائه هذه من تلك النظرية الضالة: نظرية المتغيرات الدائمة التى لا تعترف بالثوابت الأساسية فى الحياة والمحتمع، وهى لباب النظرية المادية وخطأ يوسف إدريس راجع إلى أنه لا يؤمن بالوحى، ولا بالغيب وينقاد وراء المفهوم المادى الظاهر الذى يقايس عليه الأمور تحت اسم (القيم المتغيرة) وفى ضوء هذا الانجاه المنحرف تصدر عن يوسف إدريس آرائه التى يقدمها بعنف وعصبية، على نحو لا يمكن أن يوصف بأنه منهج علمى صحيح وإنما هى محاولة للمغايظة ولضرب القيم الأساسية الصحيحة ولكن هيات، وهو فى هذا تنكر الشجاعة الإنسانية، والإخلاص الروحى، وبطولة الاستشهاد ويرى أن هذه جميعها قيم انهت لأنها كانت لعصر غير عصرناً.

ومن هذا المنطلق فإن نظرته إلى التراث الإسلامي هي نظرة فاترة لأن من جهل شيئاً عاداه ولابد أن التراث الماركسي هو في نظره أعمق وأشد

خصوبة ، والعيب أن يحصر الكاتب نفسه فى محيط ضيق ، ثم يحكم على البشرية كلها التى لم يحط بعلمها فتبدو كتاباته وهى غاية فى السذاجة والضعف ومصدراً للسخرية ولذلك فقد انحصر يوسف إدريس فى العامية ، والمصرية ، والأساطير ، والحكاية . ولقد كان واضحاً فى حديث نبيل فرج معه (كتاب مواقف ثقافية) قوله :

ألا تؤدى حرية الإنسان المطلقة التي تدعو إليها في بعض أعمالك إلى الفوضوية وبحاول يوسف إدريس أن يدافع عن نفسه بمزيد من عبارات التمويه الغامضة المأثورة عن الماركسيين والماديين وسوف تطوى هذه الأوراق البالية.

آن موقف يوسف إدريس من اللغة العربية ومن التراث الإسلام سيء وهو دليل على خصومة واضحة للإسلام رعداوه واضحة لموروث هذه الأمة ، وقد وضح ذلك عند كل قرائه ولم يعد نخدع أحداً .

فالجميع يعلمون أنه يصدر عن غير ( الباب الأصيل ) للفكر الإسلامي وأنه من هواة الكلمة الضخمة التي تحدث الدوى من أجل الوصول إلى الشهرة تأكيداً لنفسية عاشت طفولة قاسية وذاقت من المرارة ما تريد أن تعوضه بالتبريز في مجالات مفتوحة من التغريب والشعوبية ومعارضة الأصالة التي ينطلق إلىها الفكر الإسلامي وما تزال قصصه أشبه بأحجار وصحور وأوحال وغيوم و برق ورعد يدل على نفسية غبر مستقيمة الاتجاه ، انطلقت فصدعت الكثير وأثارت أحقاد النفوس ، وتركت جراحات في نفوس أخرى كان من نتيجة اتصالها مها أن اضطربت هي الأخرى وفسدت وهو في انطلاقة من ذلك المنطلق المسموم ، فقد دعا إلى الإقليمية ، والإباحية ، وما أشد فساداً من عبارته ( الاشتر اكية ثورة دائمة ) تلك النظرة القاصرة التي تعتبر أن مشاكل الإنسان قاصرة على أن يأكل أو بزاول الجنس، ولقد كانت بطولات قصصه في العقد الأسود من حياة مصرعقد الستينات ممثلة في فرفور الذي تقوم بطولته على التمرد حتى القوانين الطبيعية حتى وصفه الكشرون بأن دعوته إلى الحرية المطلقة تدعو إلى الفوضوية والمغالاة ، وتصوير الجنس إيماناً بما آمن به الحاسر فرويد من أن الجنس هو المحرك الأعمق الذي يدفع للبحث عن الطعام والشراب فهو في مفاهيمه خليط عجيب بنن الاشتراكية والوجودية وهو في مجموعة دليل على صدع واضَّح في الفهم والعقل.

#### أنيس منصور

كشف أنيس منصور عن حقيقته وعن هويته بمذكراته عن العقاد ، فقد كانت تاريخاً لحياته وأفكاره وهي ترسم صورة أنيس منصور الذي دار على جميع جمعيات مصر ، التصوف والماسونية والشيوعيين والهائيين ماذا كان يفعل وهل كان بحمل ثمار هذا كله إلى أحد غير الاستاذ العقاد ، هذه القراءات المهلهلة، والكتابات المملولة، التي كشف بها عن هويته منذ الأربعينات والتي كانت وراء قناع من الفلسفة والعلم ، والحديث دائماً عن المفاتيح التي قدمتها الماسونية للناس لاحتوائهم : الموسيقي والرقص والغناء ، هذه الجاعات المنطلقة إلى اللهو في كل مكان ، في الأندية والرحلات والتي يدفعها الشيطان دفعاً بتلك الأيدي الماسونية القذرة التي تكتب وتترجم عشرات من الكتب الإباحية والمسرحيات والأغاني ، هذا الفن الذي يقلسونه وهذا الحب الذي يجعلونه قاسماً مشتركاً على كل المسرحيات والفنون والاستعراضات.

إن مذكرات أنيس منصور عن العقاد تكشف جانباً جديداً من الأثر العميق الذي أحدثه التغريب في جيل أنيس منصور ، هذه الفترة الحافلة بالفرق الصوفية والمهائية وشهود يهوه والفلسفة ، هذا التحرك الذي كان يتحركه أنيس منصور يوحى بأشياء كثيرة ، لماذا هذا الحرص على معرفة كل ما يدور في هذه الأماكن والتجمعات من أقصى اليمن إلى أقصى اليسار ، وقد أوضح أحد الباحثين أن أنيس منصور كان في كلية الآداب قسم الفلسفة تلميذاً لأحد اليهود، هو بول كراوس وأن علاقته بالفكر الأممى والتلمودي بدأت من ذلك الوقت وقد أدى دوره في كتابات استمرت أكثر من خسة بدأت من ذلك الوقت وقد أدى دوره في كتابات استمرت أكثر من خسة

عشر عاماً في الصفحة الأخيرة من أخبار اليوم ما تركت كتاباً من كتاب الجنس أو الإباحة أو الانحلال إلا لخصه وترحمه وقدمه .

ولعل قصة ظهور أنيس منصور فى الصحافة معروفة ، فهى إدخاله إلى مصر لعبة السلة التى يكتب القلم مها بدون يد تحمله . إن قيمة أنيس منصور الحقيقية هى رحلته إلى بلاد السحر والحرافة وتقديمه خير ما وجد هناك مما أهله ليفوز بلقب رئيس تحرير مجلة الجيل الجديد، وتسويد مثات الصفحات محكايات الجنس والأزياء وتحضير الأرواح والعلاج بالإبر الصينية ورقصات الشعوب وحفلات الزار وقصص الغرام والكنائس التى تحولت إلى متاحف تجتذب السائحين .

وكان دفاعه عن الحمر التي تحملها الطائرات أبرز أهدافه ، إذ كيف تترك الطائرات الحمر وتتعرض الخسارة وتفقد سمعها بين شركات الطبران العالمية ، يتباكي أنيس منصور بشأن خسارة شركة الطبران العربية بسبب الحمور ، ولقد كان مروجاً لدجل الدجالين من مدعى علم الغيب من الفلكيين الذين يزعمون الأنفسهم عبقرية خاصة في معرفة الغيب ، وقد تبين أن كثيراً من هذه التنبؤات كاذبة وأنها قد وضعت للإثارة ولترويج الصحف ، ومن قبل كان أحد التوأمين يكتب ( يختك اليوم ) ، بل أن إسماعيل النقيب يسجل في جريدة أخبار اليوم ( ٨ ديسمبر عام ١٩٨٠ ) أن كتاباً صدر عن هذه التنبؤات بقلم أحد الفلكيين الذين وصفوا بالعبقرية ( العبقرى الفلكي ) ، وقد كتبه أبيس منصور بخطه :

قال أنيس منصور : إنى كنت أريد بعد أن أشهره أن أستفيد منه في توزيع آخر ساعة عندما كنت رئيساً لتحريرها وقد اكتشف مدير مطابع يأخبار اليوم أن كتاب هذا الفلكي مكتوب بخط أنيس منصور الشهير جداً عند عمال المطابع وقد احتفظ إسماعيل النقيب بهذه التنبوات ، ثم كشف كيف أنها كانت كاذبة تماماً فلم يمت عام ١٩٨٠ أبو رقيبة ، أو الحميى ، أو يرجنيف .

وبعد: فإن الصحافة هي المسئولة عن ترويج هذا النوع من دجل الدجالين ولن يغنى أن يكتب مقال لدحض هذه الشهات إزاء ذلك القدر المواسع اليومي المستمر في عشرات الصحف.

لقد كان أنيس منصور كما صور نفسه كرة فى كل شبكة ، يقول : اتجهت إلى الفلسفة و بهر تنى وأطاحت بى بعيداً جداً عن أى شىء فأخذتنى ولعبت رأسى وقلبى ، فأصبحت ورقة فى مهب الريح ، فأنا أجلس فى حانة الفلسفة وأشرب كل ما يقدم لى ، كل شىء جديداً وكلها أسلحة فى يدى أطلقها على المقلسات ، كتاب عبد الرخمن بدوى ( من تاريخ الإلحاد فى الإسلام ) اعترض طريقى وطمس عينى وتشعبت تحت قدى السبل، هذا هو الضياع ، ومنذ ذلك الوقت وما زال أنيس منصور غارقاً فى الوحل!

يقول الأستاذ مصطفى الحولى: أيام حكم الطاغوت فى مصر كان يسلى الناس محكايات عن الجدود والعالقة وسفن الفضاء والصواريخ التى صنعت قبل العصر الحجرى أو بعده أوصنعتها مخلوقات فى عوالم أخرى ، ثم بعد ذلك أو قبل ذلك كتب مقالات عن العفاريت والأشباح والأشجار التى تمتص دماء البشر « . . . وأشربوا فى قلومهم العجل بكفرهم . . . » .

ما هو عجل أنيس منصور ؟ هل كل الفلسفات الأرضية منهياً بالوجودية الحديثة ، ويخلط ذلك فى مقاله بالإسرائيليات والأفكار الدينية الموضوعة ويأخذ من هذا الحليط قصص القرآن و بمزجها به دون فواصل أو حدود ويستشهد بآيات من كتاب الله فى ثنايا مزيج فكرى موبوء ، ويتطاول على مقام الأنبياء والمرسلين ، ويتحدث عنهم كما يتحدث أى مفكر غرى عن أبطال الأساطر الوثنية .

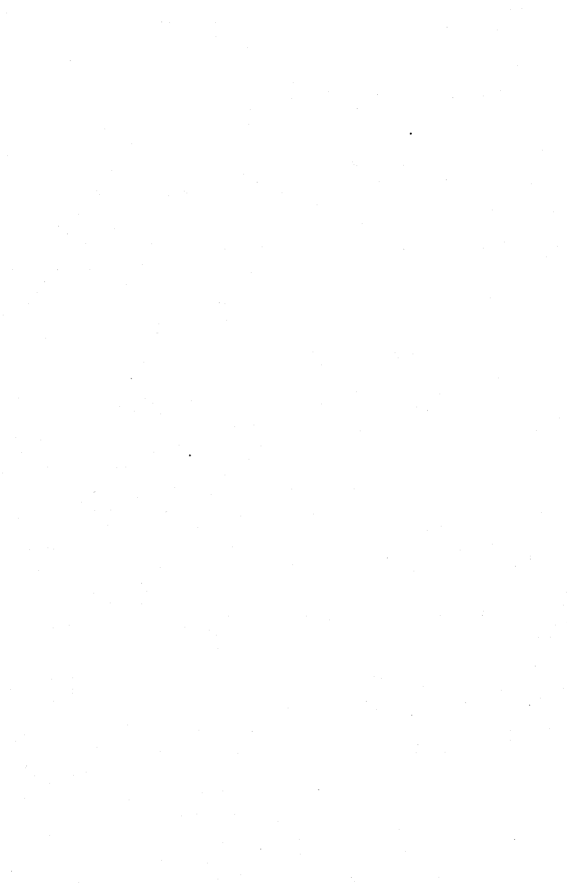
زار الفيلبين في خدمة الصليبية الكاثوليكية وأعطى صورة مشوهة عن ثورة المسلمين في الفيلبين وتحدث عن الولائم التي كانت تقام له . وقال عن ثورة المسلمين ما لا يتفق مع الحقيقة التي اؤتمن الصحفي على عرضها بين الناس ، ولا ينسجم مع الصدق الذي يعرف به الرجال ، وقال : إن المسلمين قتلوا لأنهم متمردون على السلطة ولأنهم يطالبون بالانفصال لأنهم واقعون تحت تأثير عناصر غربية ، وأن أية دولة من حقها ، بل من واجها أن تحمى نفسها وتحمى شعبها ، والحقيقة أن المسلمين قتلوا في الفيلبين لأنهم مسلمون . قد تكالبت عليهم القوات الصليبية الحاقدة وأرسل المبشرون بالنصرانية إلى مناطقهم وهم لا يتأثرون إلا بالإسلام وحدة وعواطفهم مع الدول الإسلامية . لهذا كانوا ما زالوا يقفون إلى جانب العرب في حربهم الدول الإسلامية . لهذا كانوا ما زالوا يقفون إلى جانب العرب في حربهم

مع إسرائيل و محاربون ولاء ماركوس للصهيونية وفضح أنيس منصور نفسه عندما سجل أسئلة المسلمين وأجوبته ، فقد تبن أنه لم يزر أى مدهم ولم يقابل أى من رجالهم ، ولم يذهب إلى جزيرة سولو ، وشأن أنيس منصور فى ذلك شأن كل الوفود ، رأى كل شىء من خلال ماركوس وأنصاره ، ولم ير المناطق الإسلامية ولا الثوار المسلمين . إن أنيس منصور قد ذهب للمتعة والزيارة ، للفندق المريح ، والطعام الفاخر ، ومناظر النساء ، وماله والحرب ، والمصدر الوحيد الذى يأخذ كلامه منه هو ماركوس ، وحكومته وأرسلت زوج ماركوس مليون جنيه لأحد المسئولين فى مصر أثناء انعقاد مؤتمر وزراء خارجية الدول الإسلامية وكانت الهدية بعد زيارة نسائية لمصر ، هذه المسلمين الحقائق وتضليل المسلمين ا . ه

# الفصّ لالسادس

### دع\_\_\_اة الشعوبية

- ١ ـ أتباع ديوى : (إسماعيل القباني ، وعبد العزيز القوصي ) .
  - ٢ \_ محمدأ حمد خلف الله.
  - ٣ عبد الرحن بدوى .
    - ٤ غالى شكرى .
  - ه ــزکی نجیب محمود.
  - ٦ عبد الرحمن الشرقاوي.
  - ٧ عمر عبد العزيز أمين .
  - ٨ صلاح عبد الصبور .



# مناهج التعليم : (أتباع ديوى) (إسماعيل القباني ، عبد العزيز القوصى)

بعد أن ركز ( دنلوب ) أسلوب العمل فى وزارة ( المعارف ) نشأت مدرسة موالية سرعان ما اتصلت بالفكر التربوى الغربى ، وتركزت حول نظرية ( ديوى ) تحت ظلال كليات التربية .

وقد اشترك إسماعيل القبانى مع عالم النفس السويسرى ادوار د كلاياريد الذى جاء مصر لإنشاء معهد التربية عام ١٩٢٩ الذى حمل لواء الفكر التربوى الغربى الوافد ، وكان لنجاحه أبعد الأثر فى أن ولى وزارة المعارف فى صيف ١٩٥٧ ، لقد دأب على تكوين جيل أو مدرسة فكرية واصلت عملها فى المراكز القيادية فى معاهد وكليات التربية والمعلمين فى مصر والعالم العربى . وعلى أبدى هذه المدرسة تخرجت أجيال عديدة .

وكان الصراع قوياً بن القبانى ممثل المدرسة الأمريكية وبن طه حسن ممثل المدرسة الفرنسية وكلاهما يطمع فى أن ينصهر شباب العرب والمسلمين في دائرته ليكون على ولاء لأى الثقافتين وكانت مفاهيم الثقافيين معارضة تمام المعارضة لمفهوم التربية الإسلامية . كانت نظرية طه حسين فتح أبواب التعلم على مصاريعها وكانت نظرية إسماعيل القبانى الاقتصار على ذوى الكفايات والقدرات .

المهم أن كلا الرائدين لم يكن يؤمن أبداً بمفهوم التربية الإسلامية الذي يقوم على بناء المسلم على أساس الإعمان بالله وأن للمسلم رسالة هي الاستخلاف في الأرض وبناء الحياة في إطار العمل لقيام المجتمع الرباني مؤمناً بالمسئولية الأخلاقية والجزاء الأخروي.

هذا المعنى كان بعيداً جداً عن مفهوم التربية في المدرسة الحديثة .

إن المفهوم الذي تحمله أهداف الربية الحديثة مفهوم إقليمي قاصر على الوطن الضيق ، وقاصر على المفاهيم العلمانية المحدودة في إطار العمل والثروة ومشكلات المحتمع المحدودة ، في دائرة ضيقة بينها يتجه المفهوم الإسلاي للتربية إلى أفتي واسع . إن نظرية ديوى في التربية تقوم على أساس من نظرية فرويد من أن الإنسان حيوان ، وأن الجنس مصدر ( دوافعه ) وأن توجيه المطفل يؤدى إلى العقد ، وهكذا وكلها فروض لم تثبت وأثبتت التجربة فسادها بل أن مذهب ديوى نفسه قد تخلي عنه التربويون الغربيون ، ولكنه لا بأس بتصدره إلى بلاد الإسلام لتحطيم مقومات الأمة ، ويسير عبد العزيز القوصي في نفس الاتجاه : وهو صاحب طريقة شرشر التي ترى إلى هدم اللغة العربية الفصحي ، وتعمل على تبسيط اللغة وتطويرها وكلها محاولات لفصلها عن بلاغة القرآن وبيانه :

ومن أجل هذا عين القوصى مستشاراً للتعليم عام ١٩٥٠ – ١٩٦٠ ولما ذهب إلى باريس عين سفيراً فى منظمة اليونسكو ، ثم كلفته اليونسكو بإنشاء مركز تخطيط التعليم للدول العربية فى بيروت واختير مديراً له .

يقول مؤلف كتاب (الفكر العربي المعاصر في معركة التغريب) : ال أرز مظاهر مذهب ديوى في التربية هو إبعاد الدين عن مجال التربية ، هدفه هو إبعاد المسيحية عن برامج التعليم الغربي ، وقد قصد الاستعار إلى فرض هذا المذهب في دراسات مدارس المعلمين العليا التي كانت مجال غريج رجال التربية في مصر لعزل الإسلام عن مناهج التعليم ورأى في هذا عوضاً عن الإشراف البريطاني على التعليم ، الذي كان يقوم به دنلوب حتى عام ١٩٢٧ وكانت نظرية (ديوى) عماد المنهج التربوى بعد ذلك وكان إسماعيل القباني هو عماد هذه الدعوة وحامل لوائها بإنشاء معهد التربية وليس أدل على اضطراب نظرية ديوى من أنها هو حمت في أمريكا نفسها ورميت بأنها (مجردة من العناصر الصالحة لتنشيط الحياة الفكرية) ، وقد ظل لأتباع نظرية ديوى سيطرتهم الكاملة على أنظمة التربية والتعليم في مصر خلال الفترة التي تؤرخها وبذلك استطاعت أن تبعد الإسلام عن مجال

التربية والتعليم مع مملات مستمرة على أساليب التعليم الأزهرية وإبعاد خربجيه عن مجالات التربية بحجة أطلق عليها (النقص في مستوى الكفاية الفنية للتعليم) وذلك جرياً مع الهدف التغريبي الواضع. كما حرصت هذه المناهج على حجب الدراسات الوطنية والتاريخية التي تعمد إلى بث أمجاد الأمة وعظمة الشخصية العربية في نفوس الطلاب. وقد خلت البرامج في المدارس والمعاهد العربية في عهد الاستعار البريطاني والفرنسي في مرحلتيه: مرحلة الحابة، ومرحلة الاستقلال الذاني من:

- ١ ـــ الثقافة لإسلامية والتاريخ الإسلامي .
  - ٢ ــ القرآن والدين الإسلامي .
  - ٣ ــ أصول اللغة العربية وفلسفتها .

وأشار الدكتور محمد الهي في كتابه ﴿ الْأَزْهُرُ فِي تَكُونُ الْكُتُلَةُ الثَّالَّةُ ﴾ إلى أن اتباع َ ديوى في مصر ومن قبلهم دعاة الاستعار باسم الثقافة والتربية – مه فون إلى إبعاد الإسلام عن مجال الحياة ومن مناهج التربية ، والغض من الأزهر والنيل من كرامته والتصدي والتحدي لما يعكف عليه من تراث ، وما تميز به تاريخ مصر وتاريخ العالم الإسلامي من توفر على در اسة الإسلام. وإن نداء اتباع ديوى في مصر بالواقعية في المناهج الأزهرية هو استرسال في حملة الاستعار على الأزهر وعلى الإسلام ، فالأزهر هو عقبة الاستعار وسيبقى عقبة لهؤلاء الذين ينادون بالواقعية الديوية ، ونحن تريد من اتباع ديوى في مصر أن يكونوا واقعيين يعيشون في المحتمع المصرى ويقطعون تبعيتهم للمجتمع الغربي وعندئذ سيدركون أن الأزهر واقعى لأنه يعني بالإسلام وبتراثه . إنهم ساعة ينادون بواقعية أوجست كومت في مصر انفصاليون يحاولون فصل مصر وعزلها عن مجموعة الشعوب الإسلامية الأخرى وبحاولون بالتالى عزل مصر عن قيادة العالم الإسلامي قيادة ثقافية ويقول : إن ثلاثين عاماً أنفقها أتباع ( المربى التقديم ) : جون ديوي في محاولة ( الانسجام مع الحياة ) قد أبعدت التربية الأمريكية عن مرحلة ( الانسجام) وتركتها مجردة من العناصر الصالحة لتنشيط الحياة الفكرية .

# الدكتور محمد أحمد خلف الله ( الشعوبية )

كشف أخراً الدكتور محمد أحمد خلف الله عن موقفه عندما أعلن انضامه لحزب التجمع ، وقد كنا في حيرة لمعرفة هويته التي كان يصدر عنها في مواقفه منذ كتب الفن القصصي في القرآن ، ثم توالت كتاباته عن مفهوم الدولة في الإسلام ومحاولته تزييف المفهوم الأصيل للإسلام : ديناً ودولة ودعوته في مجلة آفاق عربية ( شباط عام ١٩٧٦ ( إلى ترتيب جديد لسور المصحف الشريف . وهي دعوى سبق إليها لمستشرق بهل والأستاذ أمين الحولى ) الذي وجهه في رسالته عن الفن القصصي للقرآن ، وهكذا ينتظم عقد متصل من محاولات التغريب والشعوبية ، و قد رد الأستاذ جلال الحنفي على دعواه الحاصة بترتيب القرآن حسب نزوله فقال: من الحقائق التي تثبت سلفاً أن القرآن الكريم ليس كأى من كتب التاريخ الى تعنى بربط الأحداث بالأعوام والأرقام وتوثيق الوقائع بأسماء الأشخاص والأماكن وغير ذلك فإن القرآن جنب نفسه هذا الاختصاص . كان غالب أسلوب القرآن في عرض الأمور التاريخية منصر فأ إلى إهمال القصد التاريخي والجغراف كل انصراف فهو لم يعين في قصة أهل الكهف موقع الكهف ولا عدة من لجأ إليه من الصبية الهاربين بعقيدتهم ، ولا ذكر أسمائهم ولا زمن وقوع الحادث ولاالعهد الذي عادوا فيه إلى المدينة ثانية ولم يكن من دأب القرآن الإشارة من قريب أو بعيد إلى أوصاف الناس وانهاءاتهم القبائلية والجنسية .

لذا لا نرى فيه شيئاً من أسماء الأقوام والأجناس البشرية اللهم إلا ما جاء في الآية القرآنية «غلبت الروم. في أدنى الأرض. . . . » .

إن القرآن تحاشى هذه الملامح حاية لمبدأ الأثمية المقدسة في مذهبه من أن يمس بضروب من العميز العنصرى وهو دين الإنسانية جمعاء.

ولقد ظهر فى الفترة الأخيرة ما يسمى مدرسة أعداء الشريعة الإسلامية وهم تلاميذ الدكتور عبد الحميد متولى الذى أولى اهماماً كثيراً بآراء الشيخ على عبد الرازق ، فتابعه فى هذا كثيرون مهم خلف الله والنويهى وغيرهم وكذلك مضى خلف الله إلى مهاجمة كل مقومات المهج الإسلامى : فهو فى مقاله فى الطليعة ( جريدة الماركسيين فى مصر ) تتحدث عن ما ادعاه من ترك الإسلام لجماعة المسلمين أن نحتاروا لكل عصر من النظم ما يلائم حيابهم فى الوقت الذى يعيشون فيه حتى لا تتجمد الأمة الإسلامية على نظام واحد وأن وظيفة الدولة فى القرآن هى عقيق الصالح العام على أساس من الحق والعدل و الصالح العام مما يتحقق بدفع الضرر عن جماعة المسلمين وجلب النفع لم ثم يقول إن القيم القرآنية هى القيم الى نادت مها الاشعر اكية وبل بعد .

والحق أن نظرية خلف الله مضللة ، وزائفة وأن الإسلام مختلف تماماً عن الأيدلوجيات البشرية وأن نظام السياسي والاجهاعي والاقتصادي الجامع ، بإقامة حدود الله تماماً في كل عصر وجيل وبيئة ، أما الذي يسمح به المهج الإسلامي في التطبيق فهي التنظيات التي لا تخرج عن قواعده الثابتة ، أما الخضوع للمناهج البشرية الموجودة الآن فذلك هو الضلال المبين وأن شرط تحقيق الصالح العام في الإسلام هو تطبيق شريعة الله التي جاء بها محمد صلى الله عليه وسلم وأقام عليها الدولة الإسلامية والحكومة الإسلامية التي ظلت قائمة حتى حجمها النفوذ الأجنبي عند احتلال بلاد العالم الإسلامي حيث فرض قانونه الوضعي القائم الآن والتي يجب على المسلمين أن يرفعوه ويعودوا إلى مهجهم الأصيل.

وأن هذه المحاولات التي تسوقها هذه المدرسة بتبرير القانون الوضعي بأنه قريب من الشريعة أو أنه يمكن تعديله أو إدخال نصوص عليه، فهذا كله لا يغنى عن العودة عودة صحيحة جديدة إلى تطبيق الشريعة بإنشاء قوانين جديدة في التجارة والاقتصاد والسياسة والعقوبات والحدود وفق ما جاء به الإسلام:

كذلك يبرر خلف الله فكرة القومية العربية التي طرحها ساطع الحصرى وميشيل غفلق ويلحى أنها حركة إسلامية ، والواقع أن القومية العربية – كما يقول دكتور محمود رشوان هي فكرة طرحها الاستعار الغربي في أوائل هذا القرن رافعاً شعار العلمانية لتفريق الأمة الإسلامية وتمزيقها بعد أن أعيته الحيلة في ذلك وقد نجح إلى حدما ، وما نراه الآن من تفرق وانهزام وذل ما هو إلا نتيجة لتبني هذه الفكرة الوافدة (مارس عام ١٩٧٦) الطليعة .

أما قول خلف الله بأن الدولة قد ترك تنظيمها للناس وأن ما يسمى بالتنظيم الأوربى لا بجب ربطه بالدين فإن هذا يعنى أحد شيئين ، إما جهل بوجود فكر إسلامى سياسى ومهج إسلامى جامع يقود الدولة وتنظيم الأمة وأما أنه يموه تمويها خطيراً ليخدع بعض البسطاء على طريقة الشعوبيين والماركسيين والتغريبيين فى كل وقت وآن ، والآن قد عرفنا أن الدكتور خلف الله معتنى لمذهب الماركسية والتفسير المادى للتاريخ.

ملحوظة: (نناقش في فصل الشريعة الإسلامية أراء جديدة للدكتور خلف اقد).

# عبد الرحمن بدوى ( الفلسفة الوجودية )

حرص الدكتور عبد الرحمن بدوى أن يكون بوقاً لكل التيارات والصيحات الفكرية الوافدة فقد حرص على ترجمة الفلسفات اليونانية القديمة والمعاصرة الحديثة ، وعنى بالكشف عن دعاة الحلول والاتحاد والمزيفين لمفاهيم الإسلام تحت اسم التصوف والفلسفة أمثال الحلاج والسهروردى وابن سبعن وابن عربى . ولم يتوقف عند هذا الحد فكان مترجماً لفكر سارتر داعياً إلى وجودية عربية ، بل كانت كتب سارتر تنشر في وقت واحد في باريس وبيروت بفضل ترجمات عبد الرحمن بدوى لها .

وكانت أطروحة الدكتوراة التى تقدم بها عام ١٩٤٥ عن الوجودية (الزمان الوجودي) ، وكان مشرفاً عليها عميد الأدب العربى الدكتور طه حسين الذي أعطاه لقب فيلسوف فهمو خليفة هيدجر وباسرز وسارتر ومر لوبونيي ومارسيل وكبركجارد في هذا المحال. قال عنه عبدالفتاح الديدي أنه تعرف إلى المستشرق الهودي بول كراوس الذي وجهه هذه الوجهة (هو الذي أمد عبد الرحمن بدوى بالزاد الفكري الغربي الكبير وعرفه بمجالات البحث فقام عبد الرحمن بدوى بترجمة أبحاثه إلى العربية وخاصة كتابه الأثر اليوناني في الحضارة الإسلامية.

لقد كان إنجاه بول كراوس اليهودى وتلمينة عبد الرحمن بدوى إلى التراث المنحرف المضطرب المتصل بالفكر اليونانى وأثره فى كتابات أمثال أبو البركات البغدادى وفخر الدين الرازى وكان اهتمامه بالحوادج والصوفية والباطنية فأصدر ما لا يقل عن ١٥٠ كتاباً فى الفكر اليونانى والفلسفة المعاصرة وحقق كثراً من المخطوطات القديمة فى هذا المحال.

وعبد الرحمن بدوى ثمرة ناضجة من ثمار التغريب ، من ذلك الرعيل الذى شكله الاستشراق الهودى وطه حسين ومدرسة التغريب والتبشير ، وقد صنع هو جيلا من الشباب في مقدمتهم أنيس منصور

هولاء الذين لم يقبلوا صيحة الشيخ مصطفى عبد الرازق فى فهم للفلسفة الإسلامية على النحو الذى عرفه تلاميذه ، أمثال الحضرى والنشار وغيرهم الذين كشفوا زيف مدرسة (ابن سينا – الفاراني)، وكشفوا صلهم بالدعوة الباطنية واضطراب مؤلفاتهم فى مراجعها اليونانية الى نسبوها إلى غير مصادرها الأصلية والذين تأثروا بالتفسيرات المنحرفة الى وضعها النساطرة لترويج مفاهيمهم الكنسية . لقد استبان لهم الطريق الصحيح ولكنهم تجافوه ورغبوا إلى طريق التغريب .

## غالی شکری (التراث)

عاول غالى شكرى حين يتحدث عن التراث أن يتحدث عن التراث الفرعوني والبابلي والفينيقي وتراث العصور القديمة ويرى أن الفلكلور جزء من التراث. وهو يحاول أن يضع المصريين والعرب أمام هذا الزكام المختلط المضطرب جميعه وينسى أن الإسلام قد أحدث انقطاعاً حضارياً بين عصر ما قبل الإسلام وما بعده وأن المسلمين منذ أربعة عشر قرناً قد كونوا تراثاً إسلامياً خالصاً مستمداً من معطيات الفكر الإسلاى وحده وأنهم قد قالوا الكلمة الفاصلة بالنسبة للفكر البشرى والوثني والمادى و الإغريقي القديم الذي كان خليطاً من الحير والشر والحق والباطل والذي جاء القرآن الكريم لتقييمه وتصفية موقف الإنسانية منه نهائياً.

وقد كشفت الدراسات عن أن الحضارات الفرعونية الفينيقية والآشورية والبابلية كلها كانت ثمرة موجات عربية خرجت من الجزيرة العربية وانداحت في هذه المنطقة وأنها كانت استمداداً من دعوة الحنيفية الإبراهيمية وما يزال كل إيجابي فيها مستمد من هذه الدعوة التي امتدت حتى تكاملت بالرسالة التي حملها محمد صلى الله عليه وسلم والتي صححت أخطاء ومغالطات وتحريفات الهودية والمسيحية.

أما إحياء التراث على النحو الذي قلمه التغربيون الذين يعتز بهم غالى شكرى فهو عمل باطل ومضلل فقد فتح الطريق إليه الدكتور طه حسن بكتاباته المسمومة في هامش السيرة والفتنة الكبرى وسار على بهجه عبد الرحمن الشرقاوى في كتابه محمد رسول الحرية ومحمد عمارة في (مسلمون ثوار) وأحمد رشدى صالح في كتابه اليمن واليسار والإسلام، وهذه كلها صفحات

مظلمة استعمل فيها التفسير المادى للتاريخ ولم يستوعب مفهوم الإسلام الحقيق وكان كتابها على عداء وكراهية من مفهوم الإسلام الصحيح وقد قصدوا إلى تزييفه ولم يكن التقدميون فى استلهام البراث على هذا النحو الا خصوماً للإسلام كذلك فإن توفيق الحكيم فى استلهام المبراث فى الملك سلمان وأهل الكهف كان معارضاً لمفهوم الإسلام والقرآن ، وكاتب كتابات مأساة الحلاج لصلاح عبد الصبور مستمدة من مفاهيم الاستشراق وكذلك الحسين ثائراً وشهيداً لعبد الرحمن الشرقاوى . وقد ووجهت هذه الكتابات بالرد المفعم على انحرافاتها وأخطائها وأهمها أن أصحابها لم يستوعبوا مفهوم الإسلام الجامع بين الوحى والعقيدة والشريعة وإنما صدروا عن مفهوم الإسلام على أنه حركة إصلاحية بشرية وليس ديناً منزلا و هذا هو خطأهم الأكبر ، وهو الذي يرضى غالى شكرى حين يرى الأقلام العربية هى الى تهدم الإسلام .

وإذا كانت قصة التراث قد طرحت بعد هزيمة عام ٦٨ فإن المفهوم الحقيقي لها أن المسلمين خرجوا عن مفهوم الإسلام الأصيل حين التمسوا أسلوب العيش الفر دى وخدعهم الاستشراق والتغريب بأن أسلوب الغرب هو الوسيلة الصحيحة للوصول إلى الحرية والتحضر ، ونسوا أن المصدر الأصيل للنصر والتمكن في الأرض هو التماس مفهوم الإسلام الجامع الصحيح الذي تجاوزه المسلمون حين قبلوا الأسلوب الغربي في السياسة والاقتصاد والاجتماع والتربية . ولم تكن مفهوم المسلمين للتراث يعني الأنغلاق على النفس أو الاكتفاء بالذات ولكنه يعني أساساً الحفاظ على الذاتية الإسلامية من أن تنصهر في بوتقة الحضارة العالمية التي ترمى إلى إزالة هذا التمييز الحاص الذي يجد فيه المسلمون قوتهم وقدرتهم وفي مقدمة ذلك التوحيد والعدل والأخاء الإنساني ومفهوم الجهاد الذي هو فريضة ماضية إلى يوم القامة .

ولقد فرق المسلمون دائماً تفريقاً واضحاً عن الميراث الذي هو دين الله الحق المنزل (القرآن والسنة) وبين التراث بمفهوم الفكر الإسلامي الذي صاغ هذه المفاهيم وقاوم عمليات الغزو والتغريب على مدى العصور وهم لم يعطوا تراثهم ولا تاريخهم قداسة معينة ، ولكنهم جعلوه ضوءاً كاشفاً أمام الأحداث وإنما استمسكوا حقيقة بميراثهم الذي يقوم على مفهوم جامع للروح والمادة

والعقل والقلب والدنيا والآخرة ، والذي صيغ في أطر واسعة مرنة قادرة على تقبل تغيرات الأزمان واختلاف البيئات ، ولقد كان منهج المعرفة الإسلامي جامعاً بين الثوابت والمتغيرات ، بين الإلهي والبشرى ، وقادر على العطاء وتقبل النطور والتغيير في الجزئيات ، أما بالنسبة للأصول الثابئة وحدو د الله فقد ظل قائماً ثابتاً راضاً لم يتغير . وأن المسلمين يفهمون التقدم على أنه تقدم جامع بين الروح والمادة ، وهم لا يضحون بقيمهم ولا بذاتيتهم في سبيل الحصول على تقدم مادي ، ولا يخضعون الأصل الإسلامي ليكون مرراً للحضارة في انحرافاتها ، أو موئلا للواقع الاجتماعي الفاسد ، ولكنهم يطلبون إلى المحتمعات أن تصلح نفسها وتغير مسلكها لتوائم نفسها مع مفهوم الإسلام الثابت الأصيل .

# حول قضية .. التراث

من أخطر محاولات التغريب الفصل بين التراث المتقدم للأمم والثقافة المعاصرة بحيل وأساليب خادعة وكلمات براقة كالتطور وروح العصر والتجديد وكلها ترمى إلى إخضاع التراث وإعطاء العصر حق القبول من الرفض بحيث يسقط دوره الحقيقي الذي بجعله مناراً هادياً وضوءاً كاشفاً للأجيال حتى لا تنحرف عن طريقها الأصيل وذاتيها الحقيقية التي شكلتها منذ قرون طويلة ، وخاصة إذا كان هذا التراث كالتراث الإسلامي الذي يصدر عن عقيدة ربانية ومنهج أصيل.

ومن هنا تصطنع تلك المحاولات لانتقاص الراث ووصفه بأنه قديم وبأنه مضطرب وذلك في محاولة للقول: بأن المحتمعات تستطيع أن تزبيح هذا الراث وتبتكر من الحلول والأوضاع الجديدة المتفقة مع روح العصر وطبيعة التطور ما تشاء دون الحضوع للراث أو استملاء روحه ، والواقع أن الذين برون في التراث ضوءاً هادياً ومناراً كاشفاً للأيم حتى لا تضل طريقها ولا تنفصل عن ذاتيها وقيمها لا يطلبون الحضوع للصور أو الأوضاع أو الحلول التي عاشها أصحاب الراث من قبل ، فذلك مما لا يطالب به لا جاهل لتطور الأزمان والبيئات ، ولكن القصد هو أن لا يختلف عن الطريق ، أو ينحرف عن الجادة الحقيقية ، ولا ريب أن خصوم التراث لا يستطيعون أن يعلنوا معارضتهم له في صراحة ( لأنهم يعلمون أن كلمة التراث أو القديم تحمل في أطوائها ذلك المنهج الأصيل الذي هو من صميم العقيدة ) والذي يرسم الطريق أمام الأمة في حركتها إلى الأمام وفي تطورها وفي تقدمها فهو لا بحول بيها وبين التطور والتقدم ولكنه محكم هذا في

توازن ومواءمه واعتدال ووسطية عرفت مهج الإسلام وعرفها وإذا كان هؤلاء الذين بحاربون البراث بهتدون في دعواهم الباطلة بما فعلت أوربا فإنهم يقارنون مع قصة مختلفة ، فليس البراث الغربي الذي وجدته أوربا في عصر النهضة إلا مجموع أشتات من تفسيرات رجال الدين ومن وثنية اليونان ومظالم القانون الروماني فإذا جاء عصر النهضة ليدعو إلى الحروج عن هذا الركام لإقامة دين الإنسانية الإلحادي أو فلسفة التنوير البهودية ، فإن الأمر بالنسبة للمسلمين والإسلام جد مختلف فالمسلمون قد عرفوا منهجاً ربانيا أصيلا، لم يعتوره الاضطراب أو الانحراف أوالفساد لحظة واحدة وظل نصه القرآني موثقاً لم يتأثر بتعليات التاريخ، ومن ثم فإن البراث الإسلامي هو تفسير لهذا المنهج الرباني الثابت الجذور، الواسع الأطر، القابل لمتغيرات الزمن والبيئة .

أما أن يدعو البعض إلى أن يسير التطور إلى غايته دون النظر إلى الأصول والثوابت فذلك ما يرفضه المهج الإسلامي ، الذى يجعل من التطور حركة داخل إطار الحدود والضوابط وخاصة الأخلاقية التي لا سبيل إلى تجاوزها ، وإلا كانت حركة التطور عشوائية مندفعة إلى كل فساد واضطر اب وخطر .

يقول الأستاذ عبد الله سلام الجهنى: إن هذه المحاولة تهدف إلى أن نجعل الثقافة المعاصرة وحدة متكاملة للإنسان المعاصر – كما تدعى ذلك هيئة اليونسكو – ولذلك فهى ترى أن تراثنا الثقافى الأصيل لا قيمة له بالنسبة للثقافة المعاصرة التى تخطط لهاو ترسمها وجل هذه الثقافة المرشومة تنصر ف إلى تمهيد المادة لا الإنسان وهنا نلمس الفرق بين حقائق تراثنا الثقافى الأصيل والثقافى المرسوم المعاصر والفرق أن تراثنا يمجد الإنسان بينما الثقافة المعاصرة تمجد المادة.

ومن أجل ذلك لابد من التعرف على المصادر الصحيحة لتراثنا ، هذه المصادر ليست بالقطع ألف ليلة وليلة أو كتابات الحلاج وابن عرب وابن سبعين أو رسائل اخوان الصفا أو أشعار أبى نواس وبشار الضحاك وحماعة المحان ، فهذا هو التراث الذى تبتغيه اليوم قوى التغريب والغزو الثقافى لتفسد به عقليات ومفاهيم الأجيال الجديدة ، ومن الجانب الآخر تلك المكتب التى تبرز عظمة الغرب سواء فى مفاهيم المادية الوثنية أو فى فلاسفته

وأبطاله ، حتى أن الدكتور طه حسين عندما كتب قادة الفكر لم يذكر مفكراً واحداً من عالم الإسلام بل أن المفكر بن اللامعين الذين نذكر هم اليوم في مجال الأدب والثقافة لم يكونوا إلا قناطر للفكر الغربي وتابعين له و دعاة لمناهجه ومفاهيمه سواء في الأدب أو الشعر أو الاجتماع .

بل أن هؤلاء اللامعين من كتاب العصر الذين الدفعوا في جرأة لإعادة كتابة هذا التراث على نحو مختلف عن طابعه ووجهته وأخضعوه للمذاهب الأدبية الغربية وكانت كتابات طه حسين لهامش السيرة والفتنة الكبرى زائفة ومنحرفة ، وكانت تفسيرات عبد الرحمن الشرقاوى وأحمد رشدى صالح للتاريخ الإسلامى خاضعة لمهج التفسير المادى للتاريخ الذى لا يعترف بالوحى ولا بالنبوة.

لقد اعترف كثيرون بعظمة ملخورات التراث الإسلام : اعترف به رجال القانون في الغرب فيا يتعلق بالشريعة والفقه ، واعترف به رجال الربية فيا يتعلق بمناهج التربية والتعليم ، واعترف به رجال الاجهاع فيا قدم من مفاهيم ونظريات في بناء المحتمع ، واعترف به رجال الحضارة فيا رسم من مهج لقيام الحضارات وسقوطها ، واعترف به رجال السياسة فيا قدم من مفاهيم لإقامة نظام الحكم ، واعترف به رجال الاقتصاد فيا زخر به من نظريات في عالم الاقتصاد والمال . كما اعترف رجال العلم التجريبي بما حوى تراث الإسلام من معطيات في بجال الكيمياء والعلوم والطبيعة والبحر والجو والجغرافيا . ولقد أفاد الغربيون كثيراً من هذا التراث الضخم ، وضموا ثمرات ذلك التراث إلى أعمالهم ، وحمجبوا هذه النصوص عن المسلمين ، وما سمحوا بنشر شيء إلا تلك الكتب المضطربة التي كتبها الشعوبيون والمتابعون للفلسفات اليونانية والفكر الباطني والحلول والاتحاد ووحدة الوجود وشعر العشاق والمحان وكتب أمثال الأغاني وألف ليلة وغيرها .

وهدفهم من طرح هذه السموم هي أبعاد الفكر الإسلامي عن أن يصل جوهر هذا الفكر الأصيل القائم أساساً على التوحيد والعدل والرحمة والإخاء البشرى . إن علينا أن نتعامل مع التراث الإسلامى على الأقل كما تعامل معه الغرب فى استخلاص تلك المعطيات للانتفاع بها فى بناء مجتمعنا الإسلامى الجديد :

أو على حد قول أحد القائلين : ( الحوار مع التراث من أجل إرساء قواعد تربوية خلاقة ) .

# زكى نجيب محمود (التغريب)

يدعى الدكتور نجيب محمود أنه لم يتعرف على التراث الإسلامى ــ ويقول: (التراث العربى) ــ إلا فى آخر العمر ويحاول أن يناقش هذا التراث فيما نأخذ منه وما ندع.

يقول: (ما الذي نأخذه ، وما الذي نتركه من التراث ، وما الذي نأخذه من الثقافة الجديدة التي تهب علينا ربحها من أوربا وأمريكا ؟ وهل في مستطاعنا أن نقف منها هذه الوقفة التي ننتني ونختار ، وبعد ذلك كيف ننسج الحيوط التي استللناها من قاشة التراث مع الحيوط التي انتقيناها من قاشة الثقافة الأوربية والأمريكية ، وكيف ننسج هذه الحيوط مع تلك في رقعة واحدة لحمتها من هنا وسداها من هناك فإذا هو نسيج عربي ومعاصر )

هذا القول يؤدى فى الحقيقة إلى تقدير وأحد ، هو إما أن الكاتب خادع كل الحداع أم أنه يفترض فينا السذاجة كل السداجة ، وكأنها أول مرة يلتق فيها الفكر الإسلامي مع الفكر الوافد . وكيف يمكن القول أن نأخذ من البراث قطعة ومن الوافد قطعة ونضمها إلى بعضها فيكون ذلك فكراً عربياً حديثاً .

ما هكذا يقوم الاقتباس من الفكر الوافد. إن لكل فكر أسساً وقيماً ومقدرات وما يمكن أن يقبل فكر له جذور وعراقة كالفكر الإسلام أن يقبس على هذا الأساس الضعيف. إنه لابد من استحضار «قاعدة الأساس» في الفكر الإسلام وإقرارها أولا وهي ليست تراثاً في الحقيقة ولكنها منهج الإسلام الصحيح المنزل التي لا يمكن الحيدة عنها أو التحرر منها ، فهي الأصول العامة وعلى هذه الأصول يعرض الفكر الوافد ، فإذا جاء ذلك

المقتبس صالحاً وملتقياً وغير معارض للأصول الإسلامية فإنه يقبل ، أما إذا لم يكن كذلك فهو مرفوض، والمسلمون يفرقون تفريقاً عيقا بين المراث الإسلامي الذي جاء من عند الله وبين التراث الذي صنعه المفكر ون المسلمون فإذا كان ذلك الأمر غريباً عن الدكتور زكى نجيب محمود فهو لم يستوعب أمراً دخل فيه ، أما إذا كان يعلم – ويعتقد أنه يعلم – فإنه إنما يموه و غدع السذج الأغرار مهذا القول ، وهي قوله قالها من قبل بعض التغريبيين وردها رجال اليقظة الإسلامية ، عملية الحلط هذه بين الشرق والغرب ، والقديم والجديد ، هذه عملية مضللة ، فها الداعي إلى إعادتها مرة أخرى وهي مرفوضة من أهل الفكر الإسلامي الداعين إلى مداخل التغريب وخلفيات الغزو الفكرى الى يحاول اليوم أن يدخل في أسلوب جديد يصفق له بعض البسطاء بأن رجلا كتب عن خرافة الميافيزيقا ، يعود اليوم ، فيتحدث عن التراث وعن الغزالى .

يقول الدكتور عبد المحيد المحتسب: إن قياشة الراث (أى الإسلامي) مختلف كل الاختلاف عن قياشة الثقافة الأوربية فلا يمكن الجمع بيهما في رقعة واحدة، الحضارة والأفكار والثقافة خاصة والعلم عام: تراث المسلمين يقوم على الإسلام والثقافة الأوربية مبنية على الفكر الرأسمالي الذي يقوم على فصل الدين عن الحياة ومنه الإيمان بالأفكار الديمقراطية التي أنتجت الحربات الأربعة ، وشتان بين الإسلام وبين الفكر الرأسمالي الأفكار الديمقراطية التي يومن بها الأوربيون ويطبقونها على أنفسهم هي أفكار قديمة وجدت عند الإغريق وطبقت في المدن اليونانية ، فبأى مسوغ عقلي يدعونا وتحدث عند الإغريق وطبقت في المدن اليونانية ، فبأى مسوغ عقلي يدعونا وكي نجيب محمود إلى الأخذ بهذه الأفكار لأنها معاصرة وحسب مع أنها أفكار قديمة وهل غلبها وهمينها وسيطرتها على العالم اليوم تعنى أنها أفكار صحيحة وراقية .

إن الدكتور زكى نجيب محسود فى معالجاته لقضية الثقافة العربية المعاصرة لا يحس بكرامة الذات ولا بكرامة الأمة التى ينتمى إليها وتفكيره غير جاد وغير منتج وإن شئت فقل: إنه العقم فى التفكير بل أسوأ من العقم. وهو مصبوغ بفكرة التفوق العلمى فى الغرب، وحسب أن التفوق العلمى ينتج

عنه تفوق فكرى وثقافى ونسى أن التفوق العلمى شىء . والتفوق الفكرى والتفوق الفكرى والتفوق الفكرى والانصياع على الانهزام الفكرى والانصياع يحضارة الغرب وأفكاره وثقافاته وهى قاشة لن ترضى المخلصين الواعين من العرب ولن ترضى المفكرين الأوربيين .

ولم يتوقف الدكتور زكى نجيب محمود عن معارضة الفكر الإسلام وانتقاصه والسخرية من شريعة الإسلام والتشكيك فى وجود مهج متكامل للاقتصاد الإسلام فهو يصف الحدود الإسلامية علنا بأنها دعوة غريبة معادية لتطور العصر، ويتساءل فى سخرية من الذى سيقطع يد السارق: هل الطبيب أم الجزار، ويقول الأستاذ عبد القادر عطا:

( إذا كان الدكتور يقول : إن منهج الاقتصاد شديد الغموض فإن هذا الغموض قائم فى فكره هو ومن على شاكلته ممن لا علم لهم من قريب أو بعيد بشريعة الإسلام).

و عطىء الدكتور زكى نجيب محمود حيباً يظن أن العالم منذ ظهور البهودية حتى الإسلام لم تشغله غير مشكلة تحديد العلاقة بين الحالق والمخلوق فلك أن الإسلام قدم للبشرية النموذج الأكمل للمجتمع الرباني الذي حقق الرسول صلى الله عليه وسلم به نموذجاً عملياً لم يستطع الحلل أن يتطرق إليه إلا حيبا احتلت قاعدة البناء في القلوب ولقد بدأ الإسلام عصراً جديداً من التحدى لتيارات الهدم والدفاع عن مبادئه ، أي أنه تحول من زحف منتصر الحفوط حيبا خالف أهله تعالمه في بناء القاعدة الصلبة واعتبارها منطلقاً نحو نشر الحضارة الإسلامية بلغنها العربية وقرآنها العربي على أمم العالم .

أما دعواه العريضة الباطلة فهى قوله: (إن من يستعمل منتجات حضارة أخرى بجب عليه أن يترك كل وسائل العصر ليكون سلفياً، ومعنى هذا أن كل من انتفع بوسائل من ابتكار بلد آخر فعليه أن يعتنق مذهب ذلك البلد، وهذا خطأ كبير، وهل اشترط المسلمون على أهل أوربا يوم كانت حضارة الإسلام وتراثه هو الذي ينير ظلامها أن يتخلوا عن شخصياتهم ويذيبوها .

فى البوتقة العربية ، وهل اشترط المسلمون فى عصور الضعف على مستعمرتهم أن يعلنوا عروبتهم لأنهم يقيمون حضاراتهم نخيرات بلاد الإسلام وإذا كان الطبيب هو الذى سيقطع يد السارق فإن الجزار هو الذى سيقطع ألسنة المارقين المتمردين من الفلاسفة والأدباء والفنانين ».

## ويقول الدكتور عبد الله بن المحسن التركى :

(إن الفلسفة التي تشكل منها عقل الدكتور تنزع به إلى التحرر من كل الترام عقلى أو قيد غائى شأنه في ذلك شأن الفلاسفة الذين لا يدينون إلا لسلطان عقولهم وما تصل إليه تلك العقول من حقائق دون نظر إلى ما وراء ذلك مما جادت به القرائح أو تنزلت به كتب السهاء).

يقول: (إن عقوبة قطع الأيدى وتحريم شرب الحمر أو صنعها أو بيعها وتطبيق حد الإسلام برى أن ذلك أمراً وحشياً بهدر كرامة الآدمين ، وتطبيق حد الإسلام من : إن هذا هو حكم الله فى السارق فهل برجى للمؤمنين فلاح إذا هم حكموا بغير هذا الحكم الإلهى ) .

إن الدعوى التى ير ددها الدكتور زكى نجيب لم تعد تقنع أحداً ، وكيف يتصور عاقل أن الفكر عندنا إما مستعار من الغرب أو من الراث القديم وأن الحاضر أرق من المباضى وأنه لا معنى لارتداد الحاضر إلى المباضى يأخذ منه مقاييسه ، والحقيقة أن هذه المصطلحات غير دقيقة عند الدكتور زكى نجيب وهي منقولة مما وجهه في الغرب إلى الفكر المسيحي ولو أمعن النظر قليلا لوجد أن الراث القديم في الإسلام هو الميراث الذي قدمه الوحي والنبوة وهو من الثوابت ومن العطاء الوافر الكريم ، وأما من الراث الذي قدمه الذي علمه الفقهاء والعلماء المسلمون وهو ليس في نظر المعاصرين إلا ضوءاً كاشفاً على الميراث الأصيل للانتفاع به في استمرار الرابطة بين المسلمين وبين عقيدتهم ، وليس في التماس المسلمين لمنهج الإسلام ما يسمى ارتداداً إلى الماضى للأخذ منه ذلك أن الإسلام نفسه هو مهج حياة رباني المصدر له اطره الواسعة القادرة على العطاء على مختلف البيئات والعصور ، وتلك كلات

عاول الدكتور زكى أن يجدع بها الذين لم يعرفوا حقيقة البراث الإسلامى : الذي لا يمكن أن يكون الحاضر أرقى منه .

ولقد عرف الدكتور زكى نجيب محمود بأنه يدير لحناً قديماً مسمًا قد ظل يردده حيى قال الناس: يا ليته يكف عنه ، فقد أصبح كريهاً إلى النفوس من كثرة ترديده:

ولم يستطع الله كتور زكى نجيب محمود أن يقنع أحدا بأنه يقدم مهجاً جديداً أو مهجاً صالحاً لأنه تاريخه القديم وكتاباته السابقة ما زالت تطغى على مفاهيم الناس فتحول دون الثقة به وما تزال كتاباته عن القول: بأن الغيب خرافة في كتابه (خرافة الميتافيزيقا) أو أنه تابع لمذهب غربى مادى قد أشبعه الغربيون نقداً وتمزيقاً ، وقد داسته خيول الفلسفات المتوالية وهو مذهب الوضعية المنطقية وشيخة (اوجست كمت) التي يدور في فلكها ، والموصدة عليه حلقة حياته كلها بعد أن تجاوزتها الفلسفات والأحداث.

إن علماء الغرب التجريبيون اليوم يتحدثون عن آفاق جديدة في العلم تتصل بالإعمان نخالق الكون بينا لا نزال الدكتور زكى غارقاً في الواقع التجريبي المحسوس وإنكار المتافيزيقا والغيب والإممان بالجبر الذاتي، والاحتكام إلى العقل الذي لا يستطيع أن يكون مقياساً منفرداً للنفس الإنسانية الجامعة بين المادة والروح ، كذلك فإن نظريته في التوفيق بن الأصالة والمعاصرة ساذجة ، بل وزائفة ، وقد تخطاها المفكرون المسلمون ، ومن الأسف أن الدكتورزكي نجيب محمود يعالج الفكر الإسلامي ممفهوم الفكر الغربي ويتجاهل أن الفكر الإسلامي نختلف من ناحية تكامله ونظرته الجامعة،وأن له مقاييسة الحاصة في دراسته ومعالجيته بينها يقف الفكر الغربي عند الانشطارية والمادية . إن المناهج الغربية التي تحاول أن تستخدم العقل وحده وتنحى الجوانب الروحية والذاتية ، في تفسيرالكون أو تفسير الإنسان تتعبّر ولا تستطيع أن تصل إلى شيء إن فكرة أرتداد الحاضر إلى الماضي هي فكرة رجل لا يومن بأن رسالات السهاءقدمت للإنسان جوهر المفهوم الإنساني والعالمي وإذا كان هذا القول قد ردده أساتذته في الغرب فإنمـا قصدوا شيئاً معروفاً فىالفكر الغربي الوثني اليوناني الروماني وعلاقته بالمسيحية، أمابالنسبة للإسلام فإن الأمر نختلف ومسألة كتب الأقامين هنا تصبح عبارة خاطئة .

# عبد الرحمن الشرقاوي (التفسير المادي للتاريخ)

فى قصة الحسم شهيداً: شهد الباحثون الذين راجعوا القصة ( الأساتذة زكى البنهاوى – الدكتور الطيب النجار – الدكتور أحمد الشرباصى ) أن الأصابع الحمراء تشوه حقائق التاريخ الإسلامى وتشهر بالصحابة الأجلاء وإليك مجموعة الحقائق:

أولا : تردد فى المسرحية تشهير بجاعة من أصحاب الرسول عليه المصلاة والسلام ، وهم قدوة لنا وقد نوه الرسول صلى الله عليه وسلم بمكانة أصحابه فى أكثر من حديث شريف ومن واجبنا أن نبرز مفاخر هم وتركز عليها وتهتم بها وألا نطيل الوقوف أمام ما نسب إليهم من خلاف أو أخطاء .

ثانياً: ترددت فى المسرحية عبارات الاتهام بالكفر والحروج عن الإسلام وعبارات اللعن والتعريض الشنيع بالحرمان وهذا كله بن مجموعة تنتسب إلى الإسلام وجاءت فيها ألفاظ جارحة مثل: يا أبناء الأمهات الزانيات . . . إلخ .

ثالثاً: صورت المسرحية العصر الأموى تصويراً يجانى الحقيقة فى بعض النواحى فوصفة بأنه عهد الإقطاع والأطاع ، وجردت الأمويين من كل خير ونحن لا ننكر أن هذا العصر فيه عيوب ومأخذ ولكن هذا العصر شهد أيضاً فتوحات إسلامية كبيرة وكان فيه جهاد ونضال فكيف نجرده من كل حسنة ونبالغ فى تصوير فساده كل هذه المبالغة .

رابعاً: المسرحية تعرض شخصية الصحابي ( وحشى من حرب ) عرضا مخالفاً للسيرة والتاريخ تعرضه في صورة سكير مخمور مع أنه من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم وروى عنه الحديث. وتصور المسرحية

مقابلته للرسول صلى الله عليه وسلم عند إسلامه تصويراً غير كريم وغير سليم ولا يتفق مع التاريخ ، ولا يناسب المعروف عن مكارم الأخلاق التي تحلى بها سيد الإنسانية ورحمة الله للعالمين . فالرسول صلى الله عليه وسلم قد قبل إسلام وحشى وقال له : يا وحشى اخرج فجاهد في سبيل الله كما كنت تقاتل لتصدعن سبيل الله .

ومن العجب أن توجد شخصية وحشى بن حرب من شخصيات هذه المسرحية ووحشى قد مات سنة خمس وعشرين للهجرة في خلافة عثمان الن عفان ولم يدرك شيئاً من أحداث هذا العصر .

خامساً: هناك نوع من القسوة فى الحكم على معاوية مع أنه صحابى ومن كتاب الرسول صلى الله عليه وسلم ، فقد ذكرت المسرحية أنه عطل أصلا من القرآن وزيف قاعدة الشورى وأهدر أحكام السنة إلى غير ذلك من الهم الشديدة التى مختلف فى تحديدها المؤرخون والباحثون.

سادساً: جاء على لسان الحسين – رضى الله عنه وأرضاه – أنه ذهب حيما اشتدت المحنة إلى قبر الرسول عليه الصلاة والسلام وقال محاطب النبى: ( جدى : أنا لا أعرف ما أصنع فأعنى ) فالحسين خير من يعرف أن العون إنما يلتمس من الله سبحانه وتعالى .

سابعاً : ذكرت المسرحية أن ( يزيد ) قد فرح بمقتل الحسن رضوان الله عليه وهذا مخالف الواقع لأن التاريخ يذكر أن يزيد قد توجس شراً من قتل الحسن وأنه بكى حين رأى رأسه ، والمسرحية تصور يزيد في صورة مهينة وقد انصرف عما عرف عنه من انحراف بعد تولى الحلافة .

ثامناً: أن المسرحية مع الأسف كأنها تحرص على تصوير المحتمع الإسلامي بعد وفاة الرسول عليه الصارة والسلام بنصف قرن فقط في صورة بشعة وكأن هذا المحتمع قد تداعى وتهاوى ، وصار مجتمع عربدة وفجور ، ومجتمع شقاق ونفاق مع أن المحتمع كان لا يزال فيه عدد كبير من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم وفيه عدد ضخم من التابعين لهم بإحسان .

تاسعاً: جاء على لسان أحد الأشخاص من أتباع الحسن رضى الله عنه ما يفيد أن قتال المعارضين الحسين خير من قتال المشركين، فهل محكم على عقائد الناس بمثل هذه السهولة.

هذا أما فيلم ( محمد رسول الله ) صلى الله عليه وسلم ، الذى سمى من بعد ( الرسالة ) فقد انطوت قصته التى كتبها عبد الرحمن الشرقاوى على أخطاء علمية وتاريخية بالغة التحريف ، وانطوت على تفسير مادى المسيرة وإيقاظ النزعات الطائفية ومداهنة البهو د.ومن ذلك أن فيلم ( محمد رسول الله ) صلى الله عليه وسلم على لسان كاتبه أن الوحى نزل على الرسول صلى الله عليه وسلم فى غار حراء وهو نائم . وهذا تحريف وافتراء . والرسالة كلها انغكاس لظروف اجتماعية عند المؤلف والفيلم بموج موجاً بالأفكار التى تفسير الأحداث ومواقف الناس تفسيراً مادياً كما فسير الجهاد تفسيراً مادياً من أجل التجارة والمال مما يتناقض مع مفهومه الصحيح وهو فى سبيل الله وابتغاء رضوانه وإعلاء كلمته . ومضيا مع التفسير المادى صورت القصة على أنها صراع بين الأغنياء والفقراء ، وإلى جانب التفسير المادى السيرة هناك نزعة طائفية تحرف الوقائع وتصورها فى إطار طائنى .

والمصدر الأساسي للفيلم هو كتاب عبد الرحمن الشرقاوي ( محمد رسول الحرية ) صلى الله عليه وسلم وهو كتاب ملى و بالأخطاء والمغالطات ، يقول الدكتور على العمارى : إن عنوان الكتاب يوحى بادئ ذي بدء أن المؤلف سيعمد إلى مواقف خاصة من مواقف الرسول صلى الله عليه وسلم يتجلى فيها إقراره لمبدأ الحرية و دفاعه عنها والمبادئ التي جاء بها ، وأكد بها حق الإنسان في أن يكون حراً في عقيدته ونفسه وماله : ولكن المؤلف لم يبرز هذا الجانب بل لم يبين أنه يعني به عناية خاصة وإنما عرض لطرق من حياة الرسول صلى الله عليه وسلم وأرخ لأكثر غزواته - في أسلوب من حياة الرسول صلى الله عليه وسلم وأرخ لأكثر غزواته - في أسلوب تقصصي طبعاً - دون أن يقف منها مشراً إلى ما في هذه الغزوات من عناية جانب من جوانب الإنسانية أظهر منها في بقية الجوانب ، فقد عالج الإسلام كل القضايا التي تشغل الناس في حياتهم من اجهاعية وسياسية و دينية وأخلاقية كل القضايا التي تشغل الناس في حياتهم من اجهاعية وسياسية و دينية وأخلاقية ما بين لم طريقي الحير والشر ، أول ما ناخذه على المؤلف اعباده الكلي على الاستشراق ونشأته و تطوره بجهل أن هو لاء المستشرقين لا يلتزمون الأمانة ما الاستشراق ونشأته و تطوره بجهل أن هو لاء المستشرقين لا يلتزمون الأمانة

العلمية وأن من أغراضهم الأولى محاربة الإسلام ، وقرآنه ورسوله وتاريجه . فن الحطأ والحطر أن يعتمد مؤلف يكتب عن الإسلام — بعامة — وعن سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم — نخاصة — على ما زوره هؤلاء الأعداء الذين يتخذون من قداسة البحث العلمى وسيلة للطعن والتجريح بل لسوء الأدب واستغلال الشعوب .

عرض المؤلف فى كتابه لقصة ( الفيل ) ولهذه القصة أصل معروف واضح صادق كل الصدق ، فمن الانحراف في العقيدة أن نتابع أحداً يتجهم لهذا الأصل ، ومحاول أن يتعسف في تأويله وتفسره ، أو محاول ــ محبث ومكر ــ أن يكذبه وقد حرف المستشرقون القصة وادعوا أن (أرهة) لم يكن يقصد مكة ، وإنما مر مها في طريقه لمحاربة الفرس مجاملة من الأحباش للروم وزعموا أن ما أصاب جيش أبرهة كان وباء جاء معه من البمن وأن العرب أيقنوا أن ذلك أثر من تدخل العناية الإلهية ، هكذا نقلها كاتَّب مسلم من المستشرقين ، وكان من الواجب الرجوع إلى القرآن البكريم وتفاسيره والقصد من ذلك هو تكذيب القرآن ، فالقرآن أثبت أن الذين جاءوا بالجملة كانوا ( أصحاب الفيل ) والقرآن يثبت أن أصحاب الفيل كانوا بريدون مكة شرآ ولابد أن يكون الكيد للبيت الحرام وليس للفرس ، والقرآن يثبت أن الله ( تبارك وتعالى ) هو الذي أهلك جيش أبرهة « وأرسل عليهم طبراً أبابيل ترمهم محجارة من سحيل » ، وعيل مؤلف كتاب ( محمد رسول الحرية) إلى تجاهل كل ما أيد الله به رسوله فى أمور غير معتادة . كذلك نخِطئ المؤلف في أن يجعل للنبي علماً قبل النبوة مما كان متداولا في كتب الأولىن فالنبي لم يتلق علماً من أحد قبل النبوة ولا بعدها إلا عن الله عز وجل وحاول المؤلف أن يؤكد أن بدء الوحى كان فى النوم وأن الذى جاء محمداً إنما هو (حلم) ، وحديث بدء الوحى حديث معروف مشهور روته كل كتب السنة والحديث واضح فى أن الرسالة إنمـا جاءت الرسول يقظةوهو في الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم لا يحسن اختيار الألفاظِ . إن محاولة أصحاب المذاهب المادية والماركسية إنحاذ مادة التاريخ الإسلامي الكريمة النقية مادة لدس أفكارهم أمثال الفتي مهران ، ومصرع الحسن لعبد الرحمن الشرقاوى حيث يقولون في المسرحية ما لا يستطيعون أن يقولوه بصراحة في كتابات عامة فهو أمر خطير بجب أن يتنبه له شبابنا ، فليس التاريخ عندهم أكثر من إطار المحركة ووسيلة لبث السموم وهم لا يحترمون وقائعه ولا أحداثه ويستهينون بها ويرون أنها موصل إلى غابة وكذلك فعل بالتاريخ الإسلامي دعاة القرمية و دعاة الديمقراطية و دعاة الشيوعية والماركسية والاشتراكية ولكن تاريخ الإسلام على ألسنتهم حميعاً وأقلامهم والمنازكية ولكن تاريخ الإسلام على ألسنتهم حميعاً وأقلامهم والمن يقرأه يفهم أنه زائف ولن تجد أحد عند هولاء حقيقة فهم التاريخ الإسلام أو مفهوم الإسلام نفسه .

# عمر عبد العزيز أمين (ترحمة القصة)

منذ أكثر من أربعين عاماً (١٩٨٠) وعمر عبدالعزيز أمين يترجم القصص الغربية ويصدرها في سلاسل وقد ترجم حتى الآن ما يزيد على ألف قصة غربية ، وفي هذه الأيام يترجم قصص أجاثا كرستى (البالغة نحو تسعين قصة) وبذلك نجد أن ركاماً ضخماً من القصص الغربي الفاسد المليء بالجريمة والجنس مطروح على أسوار حديقة الأزبكية وعلى الأرصفة وهي كتب قبيحة تصور العلاقات بين الرجل والمرأة في صورة غير كريمة وقد ترجمها أناس لا يقدرون أمانة الكلمة ولا مسئولية الكاتب إزاء الشباب الغض والفتيات الصغيرات ، ذلك أن هذه القصص المترجمة لا تمثل في الحقيقة مجتمعنا ، ولا قيمنا وأن روح المكشف والإباحية والفساد في العلاقات بين الرجل والمرأة ولقد تسرب هذا الفساد إلى ما يسمونه القصة العربية فأصبح كتاب العرب يكتبون القصة الجنبية ويتطوحون وراء المذاهب الغربية والماركسية فيخلطون بين فساد المذاهب الفرويدية والمذاهب الماركسية ويقدمون هذه السموم كلها إلى شباب المسلمين والعرب الذين يظنون أن كل ما يقدم لهم هو حقيقة وهو فن .

ومع الأسف فإن القصة قد باءت بالفشل وانهارت ، ان كتاب القصة قد نحولوا ليكتبوا يوميات صحفية أمثال: نجيب محفوظ، ويوسف إدريس، وإحسان عبد القدوس، وفارق كبير بين أن يكون الكتاب قصصياً ينشىء من الحيال شخصيات يدير بينها حواراً وبين الكتابة الاجتماعية التي لها مقاييسها ومفاهيمها التي تجعل فارقاً عميقاً بين شخصية القصاص وشخصية الكتاب الاجتماعي ولكن كتابنا مع الأسف يكتبون في كل شيء حتى

فى القضايا الدينية والتاريخية التى لا يفهمون أبعادها كأن يكتب كاتب قصة عن الملك الكريم عزرائيل (يوسنف السباعي) ويسخر به أو عن النبي الكريم سليان عليه السلام ويصوره وفق مفهوم التوراة (توفيق الحكيم) وهكذا تفتح كتابات القصص باباً واسعاً إلى إفساد المفاهيم والقيم الإسلامية الأساسية ومن دلائل تخبط كتاب القصة ما كتبه توفيق الحكيم فى الشهور الأخيرة عن الحياد ومحاولة تحطيم مكانة مصر العربية الإسلامية ودعوته إلى إدارة مصر ظهرها للعرب والمسلمين وهى دعوة مسمومة يقوم بها توفيق الحكيم كلما و جد الغرض لذلك فهو محمل فى كتاباته عن العرب وعن الروابط التي تربط مصر بالعروبة فى قسوة وعنف.

## صلاح عبد الصبور

#### الشعر الحديث بلا شهادة ميلاد

نشأ الشعر الحديث نشأة (لقيطة) فقد خرج عن أحضان الأصالة التي عرفها الشعر العربي المنظوم، وذلك أن الذين التمسوه أسلوباً للتعبير كانوا في حقيقة أمرهم متغربون، تابعون لمفهوم وافد من الأدب الغربي الذي له مهجه وطبيعته الشعرية المختلفة عن النظم العربي، وكانوا من حيث المضمون تسيطر عليهم فكرة الحروج عن القيم والضوابط والمعالم التي يدور فيها الشعر العربي الأصيل.

وكان أبرز هذه المعالم التي اغترب فيها الشعر الحديث سيطرة الأساطير والحرافات القديمة إليه والدعوة الملحة إلى إحياء هذه الوثنيات وذلك حين أخذ برموز الصلب والحطيئة وهي مفاهيم نصرانية وافدة ليس لها أصل في معين التراث العربي الإسلامي ، فضلا عن الإحساس الواضح بالسخرية لكل مقومات الدين والأخلاق وتبني نظريات الفن للفن وإعلاء الجاليات على الأخلاق وسيطرة مفاهيم الأدب اليوناني والإغريقي التي تركز على الجنس والجسد واللذة والدوران في فلك مفهوم سارتر النفسي وفرويد الفكري والجرى في طريق دوركايم الكاره للفطرة والأسرة والزواج والراغب في الجريمة والإباحية فضلا عن سيطرة الفكرة الماركسية أساساً بمختلف مفاهيمها الاجتماعية والقومية الفيدة .

و نرى هذا واضحاً فى أشعار صلاح عبد الصبور ، وأدونيس ، وخليل حاوى ، ونزار قبانى ، والبياتى .

 وأن التجربة التي احتضنها قوى معينة ودفعت بها إلى آفاق الصحف قد باءت بالفشل وانحدرت ولم تلبث أن ماتت ، وقد كان ذلك نتيجة أمرين : أن التعبير نفسه هابط ومستواه الشعرى ضعيف ، وأنه ليس شعراً بالمعنى الحقيقي وإنما هو أقرب إلى عبث النثر وأهم من ذلك أن المضمون نفسه كان دائماً تافهاً ومنحطاً ومتدنياً وساذجاً وطفولياً وإذا كان بعض هو لاء يدعون أنهم إنما يصورون (أزمات الإنسان) فإننا نقول لهم : إن كتاباتهم لا تدل على شيء من التجربة ولا من عمق المعرفة بآفاق النفس ، ولا من التأمل العميق الذي عرفه الشعر العربي الأصيل ذلك لأن العطاء إنما يأتي من منابعه ، فأين منابع أمثال هو لاء السذج الأغرار الذين لم يلبث أحدهم أن أمسك بالقلم فكتب شعراً ، وأين آفاق التجربة النفسية عند حماعة الماديين والإباحيين والشعوبيين وليس لهم من الحكمة أو العلم أو ايمان بالغيب أو معرفة عوالم النفس والروح و المعنويات والقيم التي تصنع الإنسان .

وليس من ريب إن وراء الدفع لهذه الموجة المنحرفة قوى تهدف بها إلى تحقيق غايات بعيدة من التأثير في البيان العربي الأصيل واللغة العربية الفصحى وهدم عامود الشعر الذي هو الشق الثاني للبلاغة العربية ، والهدف هو إشاعة روح العاميات وخلخلة البناء القوى المتين الذي يقوم على مستوى بيان القرآن وبلاغته وذلك لمحاولة إيجاد حاجز باستحداث أساليب عامية نازلة تفصل الأدب العربي عن إطار القرآن والسنة.

ولا ريب إن بعض قادة هذه الحركة هم فى تقدير كثير من الباحثين من الشعوبية . وقد ساوقت هذه الحركة ارتفاع المد المماركسي فى البلاد العربية غير أنها لم تستطيع أن تثبت بعد أن تحطمت الأيدى التى كانت ترفعها وتحميها ولو كانت لهما أصالة حقيقية لثبتت واستمرت .

يتحدث أحد أبناء هذا الجيل الذى كونته ثقافة التغريب ( صلاح عبد الصبور ) فيقول : وقر فى أذهاننا الاخلاص لنا إلا بإدراك ما عليه هؤلاء القوم علم وفن وذوق ، وبالرغم من أننى كنت طالب لغة العرب وآدابهم (فى الجامعة ) إلا أن الأسماء التى تفزع أذاننا كل صباح أو معظمها

كانت أسماء أجانب وكنى بالفزع العالى من المستشرقين دليلا على ذلك ، فإن قراءة طه حسين كانت تقودنا إلى ( نلينو ) وقراءة تاريخ العقائد الإسلامية يقودنا إلى ( أجناس جولد تسيهر ) والبحث عن مصادر الأدب العربى كان يقودنا إلى ( نولد كه ) .

أما في مجال الذوق فقد كان المناخ الأدبى آنئذ عامراً بأسماء المدارس الأدبية المتوالية منذ نشأت الرمزية فى أو اخر القرن المساضى و نازعتها البار ناسية فى فرنسا آفاقها ثم خلعت السريالية ضبابها على أرض الشعر وعبثت بها ما طاب لها العبث حتى ولدت شقيقتها الدادية ثم ولدت الواقعية الاشتر اكية وانطلقت الوجودية بمذهبها الحديث فى النظر إلى الإنسان والفن.

ولدينا عشرات من الجوركبين (جمع جوركى) والسرائرة (جمع سارتر) والالاتية (جمع اليوت) كان كل من كتب حرفاً فى الفن والتذوق يحرص على أن محليه باقتباس بعض خطرات هؤلاء الفرنجة .

الدكتور عبد الرحمن بدوى قدم نيتشة ، وشوبهور ، وأرسطو والذى قدموا لنا ليسوا هم بذواتهم الحقة بقدر ما هم صورة منعكسة فى مرآة بدوى ، لويس عوض انتظم مجموعة من مقالات الأدب الإنجليزى تضم إلى جانب الرؤية الفنية الجانب الاجتماعى ، بدوى قدم لنا هولاء الأعلام كأرواح قلقة ولويس قدم لنا أعلامه بعقول مدركة فاعلة .

في هذا الطقس المغرب الضائع نشأ الشعر الحر الذي لم يكن أكثر من تقليد أجنبي في مرحلة احتواء ضخمة كانت مقاده الثقافة فيها إلى المباركسين والعلمانيين الذين كانوا عاجزين عن الأداء العربي البليغ ، والذين كانوا يعملون على الحطة المرسومة في هدم هذا السور العالى الذي يصل الأدب العربي والبيان العربي بالقرآن الكريم أ، وهذا مجال جديد مهما كان زائفاً لإبراز شخصيات وزعامات ومن هنا جاء لويس عوض ليعطى صلاح عبد الصبور إمارة الشعر (الحر) جزاء له على تضمينه شعره بعض مفاهيم الإنجيل والصلب والحطيئة ، وهي مفاهيم لا يعرفها الأدب العربي الأصيل ،

وفى الغرب عندما يولون اهتهاماً للسياب والبياتى وصلاح عبد الصبور ويعطون الجوائز ، فإنمــا ريدون أن يقولوا كلمة واحدة :

## هذه بضاعتنا ردت إلينا:

لقد تغرب الشعر العربى الذى هو ديوان العرب ، ولا يعرفون أنها موجة عاصفة لا تلبث أن تموت وتنطوى وتعود الأصالة مرة أخرى إلى الشعر العربى .



# الفصت ل السابع

عصبة العلمانية أعداء الشريعة الإسلامية خلفاء على عبد الرازق

١ - خالد محمد خالد .

٧ - أحمد بهاء ،

۳ - محمد عماره .

ع - محمد أحمد خلف الله.

٥ - محمد سعيد العشماوي.



#### خالد محمد خالد

حاول الأستاذ خالد محمد خالد أن محدث حدثاً عندما أصدر كتابه (الحكم في الإسلام) محاولا التنصل من آرائه القديمة التي أعلمها في الحمسينيات من إنكار أن الإسلام دين ودولة ، وفرح النساس لهذه العودة إلى الله ولكن التفسيرات التي قدمها لم تكن مقنعة فكيف يمكن أن يكون الديمقر اطبة الحديثة هي السوري، وكيف يمكن أن تكون الاشتراكية هي العدل الاجماعي. إن خالد محمد خالد قد اشهر في نظر العصريين بأنه من دعاة (الديمقراطية) الحرة بأحزامها وصحفها وأنه برى أنها العلاج الأمثل لحاضرنا وتأمين مستقبلنا ، فكيف يمكن أن يكون من يقول : هذا مفكر إسلامي ، ثم إن هذه الجماعية المختلطة التي بجول فيها ويصول ، ويتحدث فيها عن بوذا إلى طاغور إلى مفراط إلى كونفوشبوس إلى عشرات من هذه الأسماء ، كيف يمكن أن يكون هذا تصور إسلامي يصح معه أن يوصف خالد محمد خالد بأنه مفكر إسلامي ، الحقيقة أن الأستاذ خالد لم يخرج بعد من ذلك التصور المسيحي مفكر إسلامي ، الحقيقة أن الأستاذ خالد لم يخرج بعد من ذلك التصور المسيحي القديم الذي عاش في ظله طويلا إلى مفهوم إسلامي أصيل محرر من كل تبعية الفكر آخر تحت اسم الفكر الإنساني . إن هذا الخلط هو تماماً ما فعله (إخوان الصفا ) وأريد به غير الإسلام ، يقول الأستاذ خالد في كتابه الجديد :

أرجو أن بجىء كلامى هذا تصحيحاً لرأى أبديته من قبل فى كتابى (من هنا نبدأ) إذ قلت يومها: إن الدين لا يعنيه أن يكون دولة ، ولا يعنيه أن يتدخل فى بناء الدولة ، ويبدو أننى كنت يومها متأثراً بتصور مسيحى عن الحكومات الدينية ولا سيا تلك التى قامت تحت ظل الكنيسة فى أوربا فى عصور الظلام ناسياً يومها أن الإسلام مختلف جداً ، وأن الدولة يشكلها و بمضمونها كانت تعنيه إلى أبعد مدى وأنه خاطبها بمسئولياتها كما خاطب الفرد و الجهاعة بمسئولياتها .

وفي الإسلام بالذات لا بمكن عزل الدين عن الدولة إلا إذا أمكن عزل الدين عن الدين فهو يدرك دور الدولة في الحفاظ على دين الله ويعلن أن الله رَعُ بالسلطان ما لا يزع بالقرآن ، ثم أنه وقد جاء يدعو الناس إلى الدخول في دين الله لا ممكن آن يترك الدولة تشكل عائقاً دون هذا الدخول . من أجل ذلك رأينا الرسول يبدأ بدعوة الملوك والأباطرة ليحملوا تبعاتهم تجاه رعاياهم فى إبلاغهم كلمة الله ودعوتهم إليها ، ومن أجل ذلك أيضاً رأينا الإسلام كدىن لا يكتنى بدعوة الناس إلى الصلاة والعبادة ، بل رأيناه ينظم للمجتمع وللدولة كل شئونهما فيبن للدولة مسالك الحق والعدل في حمل أعبائها ولايغيب الإسلام أبدأ عن أى شأن من شئون الحياة نريد أن نعرف رأيه فهما » وقد حمدنا له هذا العود إلى الله ، ولكن ما رأيناه بعد ذلك من كتابات وخاصة ما نشره في مجلة ( الدوحة ) أحسسنا بأن الكاتب لم مخلع ثيابه القديمة تمـاماً وأنه ما زال متشبثاً مها ، وأنه أعاد نشر ملخصات كاملة لـكمار أفكاره من جديد ، عاد مرة أخرى بعد أن توقف أكثر من عشر سنوات منذ اختفت كتبه الصارخة التي كانت توزع كميات ضخمة أبان مرحلة العلمانية والشيوعية ، فقد انسحب من هذا اللون واستأثر بدراسة السهرة النبوية سنوات بعد ذلك قبل أن يعلن تراجعه عن قولته المعروفة ، وبعد أن سحل المستشرقون له التبعية والموالاة كامتداد للشيخ على عبد الرازق ، ثم جاءت كتاباته الجديدة كلها وليس فيها ما يتوافق مع الصحوة الإسلامية والتطور القوى الذي قطعته الدعوة الإسلامية لتتحرر من ذلك التيار المضبب الذي كان يكتب به عدد من الكتابات فيخلطون بن الفكر الإسلامي وبن الفلسفات الغربية والشرقية ، وهذه الاستشهادات بكتابات أمثال هوالاء عن الدن وعن الله تبارك وتعالى وهي موجة معروفة كانت تريد أن تقول : إن أخناتون وأفلاطون وأرسطو وكل هؤلاء موحدون ومؤمنون ، ولم يكن واضحاً أمام من يقرأ ذلك الفارق العميق بين هذا الإبمــان بالله وبين مفهوم الإسلام ، فالحقيقة أن الإسلام يختلف تماماً عن مفهوم الأديان في الفلسفات بل أن الإسلام جاء ليضع مفهومه فى إسلام الوجه لله فوق كل هذه المفاهيم التي تحمل راية الشرك والثنائية ذلك أن الإسلام أقام مفهومه على توحيك الربوبية وتوحيد الألوهية ولذلك فإن استشهادات خالد محمد خالد بالأسماء

الأجنبية والقديمة لم يعد يصلح لأن يقال لشباب الإسلام اليوم الذي تخطى هذه المرحلة وأصبح يفهم الإسلام فهماً صافياً نقياً خالصاً مستمداً من القرآن الكريم ، وقد انطوت المرحلة الفلسفية نفسها التي حمل لوائها كثيرون ، وجاءت المرحلة القرآنية الأصيلة ، وكان على الاستاذ خالد أن يتجاوز هذه المرحلة أيضاً وأن لا يتوقف في أو ائل القرن الحامس عشر عند مفاهيم طرحها في كتبه منذ ثلاثين سنة تقريباً ، وهو يعيد الآن تلخيصها من كتبه في مقالات تدفع عنها مكافئات سخية في صحيفة يشرف عليها أحد اليساريين الذين يتملقون الناس بتقديم كلات عن الإسلام في افتتاحيات المحلات خداعاً ومكراً لينشر بعد ذلك كل سموم الفكر البشرى .

إن إصرار خالد على هذا الحليط من الأسماء التاريخية دليل على أنه يجعل الإسلام أقل قدراً من هذه الفلسفات أو على الأقل موازياً لها ولا زلنا نذكر كيف غضب سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم على عمر رضى الله عنه عندما رآه يقرأ في ورقة من التوراة وقال له كلمته الحالدة : « لو كان موسى حياً لما وسعه إلا اتباعى » .

فهذا الحليط الذي يقدمه خالد محمد خالد لا يمكن أن يقره عليه مومن بالإسلام حقاً ، وإلا فكيف يمكن الجمع بين فلاسفة الوثنية والثنائية ، والإغريقية والغنوصية ، فكيف يمكن الجمع بين سقراط ، وأفلاطون وعمر بن الحطاب رضى الله عنه ، وبوذا ، وغاندى ، وهيجل ، وابن سينا وشكسبير ، والمعرى ، وانتشاين ، وابن الهيثم ، وديكارت ، وابن رشد ، والفاراني تحت اسم الإنسان السويرمان الذي يتحدث عنه ، وهل هناك حقيقة ما يسمى الإنسان الأعلى ؟ أم أنه لا يزال مخدوعاً بكتابات قديمة عنى عليها الزمن ونظريات وافدة يحاول أن يصوغها من جديد تحت أسماء عربية .

إن الذين أبدعوا هذه النظريات أمثال: بوكاى ، وجارورى ، وهونكة وغيرهم قد أذعنوا أخيراً للإسلام وأحنوا رءوسهم إجلالا وإكباراً لمفهوم واحد هو مفهوم التوحيد الحالص الذى جاء به محمد بن عبد الله رسول الله صلى الله عليه وسلم الحاتم إلى البشرية فى كتاب منزل موحى به هو القرآن.

إن نظرية الإيمان بالإنسانية هي نظرية غربية خادعة باطلة نحن نعرف مصادرها ودعاتها وهي ترمى إلى تقديس الإنسان وإفراده بالعظمة ، وهي نغمة طالما رددها خالد محمد خالد ، بيما أن المفهوم الإسلامي يقدم لنا الحق تبارك و تعالى وحده على أنه هو الذي تفرد بالعظمة وأن كل هذه العقول خاضعة له وعبيد يحنون جباههم تذللا ويقيناً ، نحن حملة القرآن لا نقر بالعظمة إلا الله تبارك و تعالى ، أما الإنسان فإنه مخلوق بجب أن يخضع لحكم الله .

ومن عباراته الغربية المستمدة من الفكر الغربي قوله :

( تعالوا نقدس حرية الكلمة ) وشهداء الرأى والكلمة ،أى كلمة تلك التي يريد أن يقدسها الشيخ خالد، كلمة لامارك، وابن مسكويه أو سقراط . هل يظن أن كلمات هؤلاء أو غيرهم بها قيمة حقيقية إن لم تكن مستمدة من « لا إله إلا الله » . إن هذه كلها كلمات بالية تافهة .

وعندما أجريت معه الأحاديث حول عودته إلى الإسلام بمفهومه الأصيل كان خلاصة كلامه أن الإسلام: ديمقر اطية واشتر اكية (أو ما يتلخص في هذا )كأنما برى أن ما نحن منه الآن من دعوات عصرية تعيش الإسلام وأن الديمقر اطية هي الشوري الإسلامية، وأن الاشتر اكية هي العدل الاجتماعي وهو حين يقول ذلك ينجس الإسلام نجساً شديداً مع الأسف ويضع دين الله الحق في صف الأيدلوجيات بل يجعلها تفضله، وحاشا أن يكون هذا، فإن هذه المذاهب البشرية لا يمكن أن ترقى إلى مصاف دين الله ، ولا تستطيع أن تعيش إلا سنوات قبل أن يصيبها الاضطراب والتمزق ، وقد بلغت ذلك منذ وقد ثبت فسادها وعجزها عن إعطاء الإنسان أشواقه ومطامحه، أن الاشتر اكية والديمقر اطية من منهج الإسلام الجامع الرباني القادر على العطاء على مدى الدهور والبيئات ، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها .

ومن ذلك تسميته ( الحكومة الإسلامية بالحكومة الدينية ) ، فهذا فيه تجن وخطأً، فعبارة الحكومة الدينية لها مدلول تاريخي يتمثل في كيان كهنوتى قام فعلا وطال مكثه ، وكان الدين النصراني يستغل أبشع الاستغلال في دعمه

وإخضاع الناس له . إن الإسلام فى فترات استغلاله من بعض الحلفاء والحكام لم يمنح أياً منهم سلطة بأبوية كهنوتية ، لأنه لا يتسع لأى كهنوت لا فى تعاليمه ولا فى تطبيقاته ، من أجل هذا كان تسمية الحكومات الإسلامية المنحرفة بالحكومات الدينية وتحميل الإسلام وزرها أمر مجاف لكل صواب ( وأن إجماع المسلمين على ضرورة قيام الدولة الإسلامية مستمد مما انتظمه القرآن والسنة من آيات وتوجهات ، كما أنه مستمد من حركة الإسلام خلال التاريخ الطويل ، فالقرآن لم ينزل على قلب الرسول صلى الله عليه وسلم ليتعبد به المؤمنون فحسب ، بل ليكون أولا منهجاً للحكم يحكم به الرسول صلى الله عليه وسلم أمته المسلمة بما أراه الله – أى بما رسم له فى هذا القرآن من سبيل وما قنن فيه من قانون : «فاحكم بينهم بما أنزل الله » . (المائدة – ٤٨) « وأن احكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم . . . . » .

**(Y)** 

كانت كتابات خالد محمد خالد المحددة فى مجلة الدوحة تلخيصاً لكتبه القديمة، التى صدرت قبل ذلك ، ولم يكن لديه شىء جديد ، وهو فى تلخيصها وقع فى عدة أخطاء منها أن الأجواء التى كانت تقال فنها هذه الكلمات قد تغيرت ، فأصبحت لا تجد صدى ، ومنها أن مراجعات كثيرة ظهرت لمسائل كان يسوقها سوقاً ، قد وجد من يكشف خطأها ، ولذلك توالت الردود التى تدحض تقولاته ، وتكشف أخطائه .

وقد سقط أكثر من مرة فى موضوعات هامة منها موقفه من معركة كربلاء.

فهو حين عرض لها لم يكتف ببيان أن الولاء بجب أن يكون للحق وحده دون غيره وأن خروج الحسين رضى الله عنه لم يكن لتحقيق مغنم أو لبناء مجد شخصى ، وإنما كان لإحقاق الحق وتضحية جليلة في سبيل هذا الحق ، وقد استشهد الحسين في سبيل ما اعتقد أنه حق وصواب ، غير أنه — على حد مراجعة الأستاذ إسماعيل الكيلاني — جاء بروايات يلمح القارئ من خلالها تكفيراً لواحد من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم ،

وليته عند اختباره ما اختار من روايات قام بتمحيصها ما دام يريد أن يرتب عليها قضية ، كما كان يفعل أسلافنا المحدثين ، وليته ذكرها للقارئ بسندها حيث لا تخرج فى حقيقها عن كونها رواية من مجموعة روايات تحتمل الصدق وغيره قابلة للتمحيص والاختبار . أورد رواية يشكك فى إسلام أبو سفيان بن حرب ، وما زعم من أنه وقف على قبر سيد الشهداء حزة وقال :

- إن الأمر الذي اختلدنا عليه بالسيوف قد صار إلى غلمان بني أمية » هل كان حرة يختلد مع بني أمية على الملك أم أنه كان مجاهد لإعلاء كلمة الله تعالى وقد استشهد في سبيلها ؟

لقد كان أبو سفيان من أعداء الرسول صلى الله عليه وسلم ولكنه عاد فأسلم والإسلام بجب ما قبله ، واشترك مع المسلمين في معركة البرموك . ومن هذا نجد هذا التحني على حقائق التاريخ .

وما هي مسوغات التشكيك من الناحية العملية ؟ وما هي فوائده لمحتمع المسلمين اليوم إلاتعميق الهوة وإبجاد الشروخ وتكريس التنابذ وإثارة الأحقاد.

لقد قال: إننى كنت قلت ما قلت بفصل الدين عن الدولة متأثر بفكر مسيحى عن الحكومات الدينية ، ولا سيا تلك التى قامت فى ظل الكنيسة فى أوربا فى عصور الظلام ناسياً يومها أن الإسلام مختلف جداً وأن الدولة بشكلها ومضمونها كانت تعنيه إلى أبعد مدى .

هل يقبل خالد بعد أن تراجع أن ينسب إليه ذلك الموقف الذى تبرأ منه ، فكيف بجيز لنفسه أن ينسب لأبا سفيان موقفا تبرأ إلى الله عز وجل منه بقوله وفعله وجهاده فى سبيل هذا الدين . إننا نقرأ فى كتب التاريخ كثيراً من الأخبار التى نسها بعض الشعوبيين إلى بنى أمية وبنى العباس ، هى أخطر ما ينسب إلى خلفاء ورجال ، ونقرأ كذلك فى كتب القصاصين أخباراً منسوبة إلى الحلفاء وأهل العلم والأدب هى أقبح كثيراً مما نقرأه لدى المؤرخين والحقيقة التى بجب ألا تغيب عن الأذهان أن النزاع السياسى بين المؤرخين والحقيقة التى بجب ألا تغيب عن الأذهان أن النزاع السياسى بين هذه الشيع المختلفة هو الذى أدخل كثيراً من الشوائب فى التاريخ الإسلامى

ولاسيما فترة صدر الإسلام والأمويين فالحقائق تشبه الدر الملتى بين أشواك حيث بحتاج استخراجه إلى روية وأناة وصَّر وتقليب نظر ،أما نزيد بن معاوية الذي يسميه الكاتب ( نريد القرود ) ويقول : إنه كان يتلهى عن أمر الإسلام والمسلمين بفهوده وقروده . فإن الأخطاء التي حدثت وارتكبت في عهده لا تجرز لنا أن ننسب إليه ما ليس منه والأمانة العلمية يقتضها التثبت أولا وعدم تضخّم هذه الأخطاء ، فأن فها أحقاد وسخائم قرون متطاولة علينا أن نذكر الحقيقة كاملة ولا تكتني بالسوء من القول وباطله . قال شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه (منهاج السنة) الجزء الثاني والذي نقله غبر واحد : إن يزيد لم يأمر بقتل الحسين رضي الله عنه ولا كان له غرض في ذلك ، بل كان نختار أن يكرمه ويعظمه كما أمره بذلك والده ، ولكنه كان مختار أن يمتنع الحسين من الولاية والخروج عليه ، فلما قدم الحسين وعلم أن أهل العراق يخذلونه ويسلمونه طلب أن يرجع إلى يزيد أو يرجع إلى بلده أو يذهب إلى الثغر فمنعوه من ذلك حتى يستأسر فقاتلوه حتى قتل مظلوماً شهيداً رضى الله عنه وأن خبر مقتله لما بلغ يزيد وأهله سائهم ذلك وبكوا على قتله ولم تسب له حريما أصلا ، بل أكرم أهل بيته وأجازهم حتى ردهم إلى بلدهم وقال : لعن الله ابن مرجانة ، يعنى ( عبد الله بن زياد ) ، أما والله لو كان بينه وبين الحسين رحم لما قتله ، وقد كنت أرضى من طاعة أهل العراق دون مقتل الحسين ( انظر : أيضاً ابن كثير والطبرى في حوادث عام ٦٦ هـ ) لكنه مع ذلك ما انتصر للحسن ولا أمر بقتل قاتله ولا أخذ بثأره وما عدا ذلك فتزيد وافتراء . إن الوضع فى الأخبار والتزيد فها والتجنى على حقائق التاريخ كان يتم قديماً لمصلحة الشعوبية عدوة الإسلام والمسلمين وفى عصرنا الحاضريتم على أيدى أصحاب النزعة الاستعارية التي كان همهم إثارة أحقاد الماضي الدفين ، وإيقاظ سخائم النفوس بغية إبعاد المسلمين عن أمجاد تاريخهم التليد بقطع صلتهم بالجيل القدوة . ومن هنا وجب على كل من يتصدى لحوادث ذلك التاريخ اليوم ألا مختار من الروايات إلا ما يصح حسب قواعد النقد العلمي التي وضعها أسلافنا رحمهم الله لتحقق للمسلمين خيراً في حياتهم المعاصرة وينبر الطريق للأجيال القادمةو الله من وراء القصد» أ. ه

أما أكبر أخطاء خالد محمد خالد فهو دعايتة لإخوان الصفا وقولته العريضة : بأنهم أحرار الفكر ، والحقيقة أنهم ليسوا من المفكرين الأحرار ولكنهم حماعة سرية هدامة ، ومن أخطائه قوله : إن أخناتون واحد من الأفذاذ الذين يختارهم الضمير الإنساني لكي يقوموا بعمل جيل أو أجيال ، ونحن نسأل الشيخ خالد : ما هو الضمير الإنساني الذي يقصده ؟ هل هو شيء غير الإسلام؟ ، وإذا كان غبر الإسلام فنحن ترفضه . إن هـذه الكلمات التي يلوكها خالد محمد خالد وغيره ، هي كلمات نثرها أصحاب مخططات بروتوكولات صهيون والماسونية وأذاعوها لخداع الناس عن الحقيقة المضيئة المشرقة الوحيدة في هذا الكون وهي كلمة التوحيد ، وأن كلمات الإنسانية هذه المطروقة كانت خادمة في يوم ما لأهداف خطيرة وإذا كان خالد محمد خالد اليوم سنة ١٩٨٠ بردد الكلمات التي كان يكتبها في مطالع حياته الفكرية سنة ١٩٥٠ وما بعدها ، فإنه يثبت أنه لم يتقدم خطوة واحدة في سبيل الوصول إلى الحقيقة ، وأنه مع الأسف لم بجدد نفسه ولم يتابع تطور الفكر فيصحح الآراءالي كان تتمسك بها دعاة اللبرالية المهزمة والفلسفات الباطلة ، والتي كان يدعها أولئك الذين يريدون أن يقولوا : إنهم من المتفرنجين التابعين لتيارات طه حسين وسلامة موسى فى الحديث عن إخوان الصفا وأخناتون ، وهي معاني أصبحت اليوم منقوضة وقد كشف النقاب عن فساد وجهتها .

إن محاولة خالد محمد خالد فهم الإسلام فى إطار مفاهيم الغرب (الديمقر اطية والاشتراكية) يكشف عن حقائق أقل ما فيها هى عدم القدرة على الحروج من التبعية إلى الأصالة وهو الذى درس علوم الإسلام قبل أن يتصل بالفلسفات المادية وهذه الكلمات التى يقولها لا تقل عن كلمات الماسونيين والماركسيين ودعاة الفكر الغربى .

أما الادعاء بأن كل من ادعى التوحيد على مفهوم ما فهو توحيد الإسلام فذلك أمر مرفوض تماماً . إن هذه هي عبارات الماسون ، أخناتون كان موحداً وأفلاطون ، وأرسطو . . لا ، نحن لا نؤمِن إلا بالتوحيد الخالص الذي عرفه الإسلام وهو إسلام النفس لله .

أما إخوان الصفا الذي انخدع فهم خالد محمد خالد فهم حماعة سرية ، وقد تبين من مراجعات كثيرة ــ للمستشرقين قبل الإسلاميين ــ أنهم كانوا يدعون إلى غاية مقصودة وهي إقامة إمام بعينه ، ولكنهم أحاطوا هـذه الصراحة بلون من دقة البحث ونعومة النسيج وإتقان الصقل ، كما يقول أحد الذين ردوا على خالد ( عبد الأمير غلوش ) فقد أسسوا حمعية سرية هدامة في مطلع القرن الرابع الهجرى أفرغت على نفسها هذا اللقب البراق الخادع ، ظاهر ها طلب المعرفة والانتصار لبيترسول الله صلى الله عليه وسلم وباطنها هدم بيت محمد صلى الله عليه وسلم أى دينه الشريف السمح ، وإزالة دولته الموحدة من الوجود وإقامة دولة لهـا دين مزيج من إسلام ووثنية لا يستطاع فصل أحدهما عن الآخر ، وقد ألف هؤلاء الدجالون عدة رسائل أطلقوا علمها رسائل إخوان الصفا ، وهي عبارة عن سياحة تنتقل بك من حِقيقة إلى خرافة ، ومن حتى إلى باطل ، ومن منطق إلى سفسطة ، فهي سياحة متموجة ذات تعاريج وتضاريس ومنعطفات ملغمة بأنمـاط منتعالىم مرذك ومانى وزرادشت ، وهم قوم ملحدون وزنادقة بموهون بمظاهره كلُّ فرقةً بينهم وبجرون في ذلك مجرى المحوس والماسونية التي استهوت مختلف الطوائف والأنماط ، فهم أعرف الناس بدس السم في الدسم وتارة باسم المعرفة وتارة باسم البركات والنفحات الروحانية . وقد انخدع في أعمال هذه الجمعية السرية ورسائلها كثير من رجالات الفكر والأدب والدين ، كما خدعت واستهوت الماسونية مثل هذا الجمع الغفير ، ومن ذوى الميول والغايات دون أن يعلموا أنها خدنية الصهيونية العالمية . إن رسائل إخوان الصفا التي تترجم عن أفكار ابن ميمون لم تخلص للإسلام ولو أنها أخلصت لاعتذر عنها ، أرادت توجيه الإسلام توجيهاً فلسفياً مع حفظ الجوهر ناظرة إلى تطورات الزمن ولكنها لم تكن كذلك بل لوثت الإسلام ، وأقل نتأتجها أنها جروَّت على تحريف القرآن الكريم وإخراجه عن ظاهر التفصيل إلى بواطن التأويل ، كل ذلك تحت ستار الزهد المرقع والانقطاع إلى الله كما فعل الكثيرون من دعاتهم دون أن يفطن أحد إلى مراميهم الهدامة .

إن هذه النحلة الهدامة تحاول صبغ الملة الإسلامية صبغة الأساليب الوثنية المنضمة للشرك والعبودية والرجوع بالمسلمين إلى الولاء بعد أن ذاقوا نعمة التوحيد الحر الحالص.

وسكت الأستاذ خالد إزاء ما وجه إليه ولم يحر جواباً ، سواء فى مسألة الحسين أو فى إخوان الصفا أو فى غيرهما لأنه فوجىء بجو مختلف عن ذلك الجو الذى كان يسبح فيه فى الحمسينيات ، لقد اتسعت دائرة اليقظة الإسلامية وكان عليها أن تكشف الزيف ، قد يكون ما قاله خالد محمد خالد محسن نية ، ولكن أين وعى المثقف المتابع لتيارات الفكر الإسلامى ، وكيف يغفل عن المكاتب عن ترشيد أفكاره والارتفاع فوق النظريات الاستشراقية المضطربة فيبدو كأنه تجمد عند موقف قدىم .

### أحمد بهاء

هذا واحد من أعداء الإسلام الذين تسربلوا بأساليب التقية والحيطة وتغيير الوسائل في مواجهة الأحداث ولكن الغاية تظل واحدة وقائمة ، مهما اختلفت الطرق والأساليب، وقد أتيحت له الفرصة واسعة لهذا العمل عندما تولى تحرير مجلة العربي الذائعة الصيت سنوات، ففتح أبواها للماركسيين واليساريين والعلمانيين وحشد السموم من خلال أقلام كثيرة ومخطط واضح وهو من دعاة الربا والناصرية والبعث والاشتراكية،وهو من تلك الجاعة التي أتيحت لهـا الفرصة فى ظل ظروف مصر القاسية فى الستينات عندما فرض على مصر تسليم الإعلام والصحافة والمسرح للماركسيين ليبثوا سمومهم فتولى دار الهلال ورأس تحرير الأهرام، ثم كان في مقدمة من تركوا مصر عندما وجدوا الفرصة الذهبية هنالك ، فعملوا فى الصحافة العربية وكسبوا الكثير ، ثم عاد بعد أن هدأت الظروف لينتقل بن غرف مفروشة في لندن وباريس وحسابات مرصودة وأشد حملات قلمه على علماء الإسلام. وقد تولى تلك الحملة المسمومة على العلامة الكبير الشيخ أبو زهرة فى سنوات حياته الأخيرة ، وكانت في الأخبر حملته على الشيخ الشعراوي ، وهو محاول عبثاً أن يهاجم دور الأزهر وعلماء المسلمين من حدود الله ومن الشريعة الإسلامية ، فقد أبدى أكثر من مرة اعتراضه على حق الأزهر الشريف وعلمائه في الأدلاء بأرائهم والفتوى فيما يعرض للناس من كل مشاكل متصوراً أنه سوف يسلب الأزهر وعلماءه واجباً أكيداً وأصيلا ظل يقوم به على مدى ألف سنة كاملة ، وكان بهاء قد كتب قبل ذلك يقول : إن أى نشاط ديني أو حماعة دينية يؤدى بالضرورة إلى الإرهاب ومحاولة قلب نظام الحكم ، ولذا يجب استئصال الأنشطة الدينية أصلاً . وقال : إن هذا هو رأى السادات قاله له قبل سنوات . قال أحمد بهاء: يريد بعض الناس أن تنصب أقواس النصر لعدد من الصحفيين والكتاب الذين خرجوا من مصر ثم عادوا والذين كتبوا يشتمون مصر في الحارج ويسيئون إليها والآن يتصورون أنهم أبطال ، لأنهم حملوا لواء المعارضة عندما خرست الألسنة ودقت طبول النفاق وهذا منطق عجيب أو إعطاء الأشياء عكس معناها ، يقول الكاتب الذي عرض هذا يرد على بهاء: أنا أقول بمنهى الصراحة إن هؤلاء خرجوا من أجل المال ليكسبوا الألوف ومئات الألوف ، وأنه لا أحد منهم صاحب مبدأ ولا صاحب فكر ميعاً مصر سلعة تباع وشعب مصر تجارة رابحة ، وكانت لكل كلمة يكتبونها وعندما أحسوا أن الجو العربي بدأ يتحسن وأن الذين كانوا يدفعون لن يدفعوا في المستقبل ، عندما أحسوا أن تجارتهم قد بدأت تبور أسرعوا عائدين ، وقد أكد ( رجب البنا ) في الأهرام أن الأزهر ليس كالفاتيكان وهذه قضية محسومة في الفكر الإسلامي ولكني أردت أن يقوم الأزهر ويأخذ مكانه في الصدارة ويعيد النظر في قانونه ونظامه .

وفي صدد حملته على الأزهر وعلى الشيخ شعراوى كتب فايز حلاوة في مجلة أكتوبر: لا أحد فينا فوق مستوى النقد وأولنا في هذا الإمام الرفيق أحمد ( بن ماركس ) الذى أفزعته و دهولته آراء الداعية الإسلامى الكبير الشيخ محمد متولى الشعراوى ، كما أفزعت وأرهبت إبليس ، فأعلن الحرب الهجومية عليه من مقره المؤقت في باريس ، ومن المؤكد أن الرفيق أحمد ( ابن ماركس ) من أشد الناس وأكثرهم غيرة على الدين الإسلامى الحنيف ، وأنه قد تفوق ظاهراً وباطناً في علوم الدين وفقه السنة وتعالم إنجلترا وماركس ولينين وبرجنيف ، ومن المؤكد أن خلافه مع الشيخ الشعراوى ليس خلافاً شخصياً لا سمح الله ولا عقائدياً والعياذ بالله ، بل هو خلاف فقهى شرعى مذهبي ،ما شاهدت إحماعاً على الأسف والاستمرار مثلاً حدث بمناسبة هذا النهجم المنكر على هذا الداعية المفكر المفسر ،أما ثالثة الأثاقى فهي أن الرفيق ( ابن ماركس) بصفته من كبار العلماء الواصلين قد أصدر فرمانا عنبرياً مخلع الشيخ الشعراوى، وحرمانه من الانتساب إلى رجال الدين، وهو سلوك يتفق

تماماً مع تعاليم كارل ماركس الذى نادى صراحة بتحقير رجال الدن والقضاء على هيبهم واحرامهم والإساءة إلى قدرهم . إن هذا صاروخ صنع فى موسكو وأطلق فى باريس . إن مشكلة وضع الشباب على الحط الإسلامى الصحيح ، قد أصبحت من أشد مشاكلنا إلحاحاً وأكبرها تعقيداً ولا أعرف لحساب من توجه الطعنات الطائشة إلى صدر واحد من خبرة على العصر وأغيرهم على تقوى المسلمين .

## **(Y)**

ويقول الدكتور موسى شاهين لاشين : إنه كاتب معروف فى فكره واتجاهه وسلوكه وآرائه تعودنا منه الهجم على أفاضل العلماء محاولا الحط من قدرهم العالى وكرامهم ، هذا الكاتب فى بلد دينه الإسلام ، بهاجم الشريعة الإسلامية ، التى كان عليها الحلفاء الراشدون والعلماء المحتهدون ، سخر الكاتب من ليلة القدر وسخر من هؤلاء الذين أمسكوا بالأقلام وأفتو فى الحلال والحرام وعباد المادة واتباع لينين واللادينيون لبسوا مسوح الرهبان ، وأطلقوا دموع التماسيح يبكون ضياع الدين وطعنوا فى العباد والعلماء وأصبحت ساحة الفكر الديني خليط مزيج تعلوه الفوضى وأصوات الغوغاء . إن السخرية من الشريعة الإسلامية ومناسكها تخدم فكراً أجنبياً ونظاماً لا دينياً وهى تسىء إلى مصر والإسلام وتستخف بأحاسيس المسلمين .

وقال أحمد زين : ماذا يعنى الكاتب عندما قال عن ليلة القدر : إن الله سبحانه وتعالى يقيم فيها (أوكازيوناً) لعباده فيه بسعر الجملة أسهل وأرخص وهل يليق أن يقال عن الله سبحانه أنه يقيم أوكازيوناً ، وهل بجرؤ أن يقول الكاتب هذه الكلمة عمن استأجروه ليعمل عندهم ، أم إن الاستهزاء بالله واجب وأننا نخشى الناس ولا نخشى الله سبحانه وتعالى .

لقد قضى فى الكويت عدة سنوات كانت صحف الكويت خلالها تشن خملة عنيفة على مصر وشعب مصر فلم يفتح فمه بكلمة واحدة ليرد على الحملة خوفاً على الدنانير التى كان يتقاضاها ، وهذه سنة بعض الناس يهربون من الوطن عندما يصاب بنكبة .

إن كلام الكاتب هذا فيه من إساءة التعبير ما لا يخيى فى حق الحالق تبارك وتعالى لأن فيه يشبه فعل الله سبحانه بفعل البشر على صورة هزلية ، والله تبارك وتعالى مستزة أن يتحدث عنه بصورة تشعر ولو من بعيد بالهزل ، فالكلام عنه سبحانه وتعالى بجب شرعاً وعقلا أن يكون متسماً بالحبر وألا يكون منافياً مع الكمال المطلق المتصف به سبحانه .

وإذا كان أحمد بهاء لا يسمح لنفسه بل لا بجرو أن يتكلم بنفس هـذه العبارة فى جانب رئيس الدولة ، فإنه بجب أن يعلم الجميع أن جانب الله هو الاسمى والأعظم وذاته سبحانه مقدسة لا يجوز شرعاً ولا عقلا المساس ولو من بعيد بجلالها ».

ويعاود أحمد بهاء المعركة من الشريعة الإسلامية فى صورة علماء الإسلام من أجل الربا (إن على علماء المسلمين أن يكفوا عن الحديث ، عن الربا والأزهر ليس فاتيكان حتى يحسم ويثور ، إنما الأزهر بجب أن يكون كما أقيم جامعة عليا لعلوم الدين ، الأزهر أو أى مؤسسة دينية رسمية ليست جهة اتخاذ قرار وليست سلطة إصدار تشريع ، تحليل وتحريم شهادات الاستمار مثلا . إن استخدام السلطة لرجال الدين عبر تاريخ الدول الإسلامية كان دائماً وحم العواقب ) .

إن أحمد بهاء في هذه التصريحات بريد أن يفرض أن مصر دولة علمانية متجاهلا نصوص الدستور عن الإسلام ، وأن الشريعة الإسلامية هي المصدر الرئيسي للقوانين وهذه جرأة بالغة في مواجهة قضايا الإسلام ، ولم يتوقف عند هذا الحد ، بل تابع دعوة التغريب المكارهة لموجة الإسلام الجديدة فهو يهاجم البنوك الإسلامية ويشكك فيها ويتهمها بأن في معاملاتها ربا ، في إطار حملة تشهير بالبنوك الإسلامية ، ذلك النبت الجديد الذي أينع والذي يغبط أعداء الإسلام ، وهي في نفس الوقت حملة تهوين للربا لحساب البنوك الربوية ، وقد استخدم في ذلك كل أسلحة الغمز والتعريض والشم الصريح للمعارضين حيث يصف دعاء الإسلام بالجهل والعبث والافتراء والجمود بينا يصف نفسه بالدراية ، وقد جعل وسيلته للوصول إلى هدفه هدم أصول الإسلام ، ويقول : إن الشريعة الإسلامية ليست صالحة لكل زمان ومكان ،

وأن الصحابة غيروا الأحكام التي شرعها الرسول صلى الله عليه وسلم حسب تغير العرف والمصلحة لظهم أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يصدر حكمه إلا في ضوء الظروف القائمة ، والادعاء بأن شهادات الاستثار تستثمر في مشروعات خبرية ، بينها المعروف أنها تقرض مرة أخرى إلى الشعب بفائدة أكبر ، وبهذا يتضح أن مال شهادات الإستثار تقرض بالربا ويصبح صاحب الشهادة آكلا مؤكلا للربا في وقت واحد ، ولا شك أن أحمد بهاء يتصدى للرأى الإسلامي في جريدة الأهرام لحدمة البنوك الربوية وهو يستعمل أسلوبا متعالياً لا يقبله أحد ولا يقنع أحداً بما يقول ، ويحاول أن يحرر مفاهيم متعالياً لا يقبله أحد ولا يقنع أحداً بما يقول ، ويحاول أن يحرر مفاهيم المحتمع من رأى علماء الإسلام بدعوى أن ليس لهم الحق في الإفتاء ، وهو حين يرد عليهم لا يقبل منه ذلك لأنه ليس متخصصاً .

يقول المستشار محمد كمال فراج : إن الكاتب لم يتحر شرعية الموضوع وإذا كان من حقه أن يكتب في الصحف فالأولى محكم القرآن أن يبغ بجميع وسائل النشر وليس في الإسلام رَجل دين بل حكم وحاكم ومحكوم منه ومحكوم عليه ، أي مكلف ، وفي لجنة الاقتصاد والمال بمجلس الشعب المصرى انتهينا إلى تحريم الربا بنص قطعي الدلالة وكان من معاملاته شهادات الاستثمار عدا المحموعة (ج ١ ) وروئي إمهال المتعاملين بالربا فترة يصححون خلالهـا أوضاعهم وفقه الإسلام يقيم الهيكل الاقتصادى على أرقى ما عرفه الفكر المعاصر ، وليس من الصحيح منهجياً تجريد الاقتصاد من جوانبه وقضى على الوصف اللاربوي،ومنهج الإسلام أنه كفاء، وشفاء، ووفاء، ووقاء ولا اتفق مع القول بالبديل الشرعي ، فالبديل يقتضي المساواة ولكن الربا تخريب للاقتصاد بالمفهوم الاقتصادي،على أن فكرة القيمة في القرآن تمتاز عن دلالتها في الاقتصاد فهماً يتعلق بكل مال له منفعة تحافظ على بقاء الكون إحياء وإنماء ، والربا أسلوب تعامل فهو وسيلة لا يتعداها إلى الغاية فلا يكون المبادل إلا بن قيمتين محدودتين ، وهذا أصل في البيوع في القانون المقارن والمنقول بالدليل على الفقه القرآني في تحديد محل الالتزام ، والكاتب زميل في هذا التخصص ولم يتخذ هذا القرار في مجلس الشعب إلا بعد الموافقة الاجتماعية للمؤسسات المتعاملة بالربا ، والبنك الدولى ذاته عدل عليه نظام

الإقراض بفوائد إلى نظام المشاركة ، فراحت معاملاته من نسبة ١٠٠٠٪ إلى ما يزيد على ٢٥٪ ، وفى الإسلام يكفل الاستغلال لعلماء الدين إلا من اتباع الفقه ليتحرروا من ابتداع الفكر ، وقالت مجلة البنوك الإسلامية : إن بهاء بدأ بالتشكيك دون إلمام تام ووقوف على الأشياء فى المناشط والمعاملات الاقتصادية الإسلامية . إن البنوك الإسلامية كنشاط مصرفى قائم على الشريعة الإسلامية هى حلقة من المنظومة الاقتصادية التى تهدف أولا وأخيراً إلى تحرير المحتمعات الإسلامية من سوءة الربا وقبضة المؤسسات الربوية وهى بالحق النظام الاقتصادى البديل الذي برز إلى دنيا الواقع ، وقد برهنت هذه المؤسسات على أنها أوعية لها من الفاعلين والاستجابة لأغراض المحتمعات ما تجعلها تبز الأدعية والمياكل التقليدية والمياكل التقليدية والمياكل التقليدية القائمة وتتفوق علها .

### **(T)**

فإذا أضفنا إلى ذلك أن أحمد بهاء دائم السخرية يكتب التراث في التفسير والحديث والفقه و يحاول تقليل من شأن أثمة هذه العلوم ، يقول : الكتب القديمة التي يعتبرها البعض تراثاً رغم أنها كلام فيه سخف عظيم لا يقدم ولا يؤخر ، وهدف الكاتب من هذا التهجم أن ينصب نفسه وأقرانه أثمة مجميدين في دين الله يحلون آرائهم محل شريعة الله ، وإذا كان هذا هو رأى أحمد بهاء في التراث الإسلامي فهل هو هذا رأيه في التراث اليوناني والروماني القديم ؟ أعتقد أن لا ، فتلك مقدسات أكبر وأعظم من التراث الإسلامي في نظره .

وهكذا يعمل التقدميون العلمانيون الماديون ، على مهاحمة القيم الإسلامية والتراث الإسلام والطعن فى الشريعة الإسلامية ، وتبريز الفكر الأجنبى والوافد وخاصة الفكر (الماركسي اللينييي) ، فذلك شيء مقدس .

وحين تولى أحمد بهاء مجلة العربى ، تولى رجاء النقاش مجلة الدوحة ، ومن خلالها انتشرت سموم الفكر الوثنى والماركسى ، حيث نرى من يدعو إلى معارضة مصادرة الكتب التي تهاجم الإسلام ، أنهم يرون أنهم فى مرحلة جديدة بعد هزيمة الماركسية والناصرية فى البلاد العربية ، ولسكنهم يزحفون حيث ينتفعون بالتناقض بين مصر وبعض البلاد العربية . إن المحاولة مستمرة

داخل قفازات من حرير وبأساليب الغزو الفكرى عن طريق تغيير العقلية الإسلامية والأعراف الإسلامية إلى عقلية تابعة خاضعة للوافد سواءمن الفكر الغربي الماركسي أو الرأسمالي على السواء. إن هدف هؤلاء حميعاً ماركسيين، وليبرالين ، احتواء الفكر الإسلامي وتغريب المحتمع الإسلامي تحت اسم الحضارة والتقدم . إننا لن نقبل رأى (توعمي) الذي طالما ردده أحمد مهاء من أن استيعاب التكنولوجيا مرتبط باستيعاب التجربة السياسية الغربية . إننا نحن المسلمون لن نقبل التكنولوجيا والعلوم الحديثة إلا كمواد خام نشكلها في دائرة فكرنا ونصنع منها حضارة الإسلام ولن نكون أتباعاً أو قابلين لدائرة الاحتواء إن هؤلاء التغريبيون نتاج غير أصيل محمون أهداف الهزيمة والانحلال عن طريق أسلوب لين خادع ، كتب أحد الكتاب يعرف بصديقه فقال: ( له لون سیاسی معروف ارتحل لکی یضع نفسه فی خدمه أهداف بعيده عن رسالة القلم وبعيدة عن أمانة الكلمة ، ولكي تروج الأكاذيب ويشوه الصورة السياسية والاجتماعية ولم يكن الأجر المقبوض عنهذه الكلمات السوداء هو الأجر الشرعي القانوني، بلكانرشوة مستترة يوزن فيها السطر الواحدو توزن فيها درجة حرارة الشتاتم والتشويه والتشهير عثاقيل الأصفر الرنان). ويتحدث أحمد لهاء عن جيله ، ولا يستحى بأن جيله هذا هو جيل الستينات اللعين ، الذي كان أسوأ جيل شهدته البلاد العربية وفيه نفقت فلسفات الهزيمة والشعوبية ، وقد بدأ هذا التيار في مجلة العربي بالحديث عن فتحى غانم ، وصلاح عبد الصبور ، ومن الطبيعي أن تتفق هذه الذيول المتبقية من حماعة الهزيمة وأن تدافع عن الفن القصصي المـــاركسي الذي قدمه فتحى غانم ، ونعمان عاشور وغيرهم ، وعن الشعر الحر الذي قدمه أدونيس والسياب ، وحجازى ، وعبد الصبور وهم يحاولون تركيز هذين التيارين المنهارين وإحيائهما بعد السقوط،وبحول أحمد مهاء في افتتاحه مجلة كالعربي العمل لترويج هذه المفاهيم الزائفة ، بعد أن كانت المحلة في أيام أحمد زكى تقدم عرضاً شاملا للعالم وتياراته وتحولاته . إن مجلة العربي قد استخدمت خلال فترة تزيد عن سبعة سنوات لحدمة الفكر المعادى للإسلام وتجمع فيها كل اليساريين والشعوبيين والزنادقة ، وإثارة مفاهيم الماركسية والعلمانية في غلاف براق ،ومعهم فهمي هويدي يمركس الإسلام ويثير الشبهات .

#### محمدعمارة

إن بدعة اليسار الإسلامى التى ظهرت فى السنوات الأخيرة كانت عثابة عملية تمويه كبرى ، فإن دعاتها محاولون أن يضعوا أنفسهم فى صفوف الباحثين المسلمين وهم يتناولون المسائل الإسلامية بجرأة بالغة ، ويصدرون منها عن مفهوم ناقص:

أولا: من حيث أنهم لا يؤمنون بالإسلام كنظام مجتمع ومنهج حياة وتحاولون إخضاعه لنظريات التطور التي خضع لها الفكر المسيحى الغربى ، ومن حيث سوء عقيدتهم في الوحى والنبوة فهم محاكمون الإسلام كنظام بشرى وبحاولون إبجاد الثغرات في جوانبه يعتمدون فيها على ظاهر بعض الأحاديث كحديث: «أنتم أعلم بأمور دنياكم » الذي يتخذونه تكأة للقول: بأن الإسلام دين عبادة ولاهوت ، وأنه يترك للمسلمين الحرية في اتخاذ مناهج الحياة الاجماعية والاقتصادية والسياسية وليس الأمر كذلك ولم يكن هذا الإطار الذي قيل فبه الحديث ولا هذه هي الوجهة فيه .

ثانياً: من حيث أنهم يعلون من شان النزعة القومية بمفهومها العلماني ويجعلونها أساساً ومصدراً ، ويجعلون الإسلام قطاعاً منها وهذا ما لم يقل به مفكر مسلم أصيل، ذلك أنالعرب قبل نزول الإسلام لم تكن لهم قومية واضحة وقد خلا شعرهم وكتاباتهم من ذكر العروبة وأن الإسلام هو الذي جمعهم عليها وجعلها في إطار الإسلام، فالإسلام هو الذي صنع للعرب مجدهم وهم لم يكونوا الا شيئاً مبعثراً ولن يكونوا وكيف يمكن أن يوضع المنهج الإسلامي الجامع الفسيح الجوانب الشامل للعقيدة و المعاملات و الأخلاق، موضع النظرية القومية ، التي تتعلق بالجنس و الدم و العرق، صحيح أن الإسلام لم ينكر الإعراق و لكنه جعلها في إطار الإسلام و جعلها سمحة كريمة و إسعة الأفق، قابلة للالتقاء مع القوميات

الأخرى تحت لواء الأخوة الإسلامية وحررها من العنصرية والكراهية والاستعلاء، ونقاها من دعوى الجاهلية.

ثالثاً: من حيث إيمانهم بالنظرية المادية والتفسير المادى للتاريخ والإيمان بالصراع الطبق وهذه كلها مفاهيم النظرية الماركسية التى لا يمكن أن نخضع لهما التاريخ الإسلامى ، ولا الواقع الإسلامى ، هذا فضلا عن فساد فكرة (اليسار الإسلامى) ، فليس فى الإسلام يمين ويسار ، ولمكن هناك منهج الله تبارك وتعالى يعمل الجميع حاكمين ومحكومين على تطبيقه ، والالترام به والعمل فى إطاره ، مع السهاح لاختلاف وجهات النظر وخلاف أميى رحمة كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم .

رابعاً: موقفهم الحاقد من الدولة العبانية وإنكارهم فضلها في حماية الإسلام أكثر من أربعة قرون في مواجهة الحملات الصليبية المتجددة فضلا عن موقف السلطان عبد الحميد الحاسم في مواجهة الصهيونية العالمية

ولكن الهدف المضمر وراء هذه المحاولات هي اتخاذ الإسلام ستاراً لهدم مقوماته في نظر أتباعه من خلال إغرائهم بأنهم يتكلمون بلغة إسلامية ، غير أن الغرض الواضح معروف وهو تفتيت الإسلام وإخراجه عن مفهومه الجامع ، واتخاذه أداة لتبرير الواقع من مثل دعواهم بأن الحلفاء غيروا بعض التصرفات التي جرى عليها المحتمع في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم ويرى كل هذا إلى الوصول إلى ما لا يقره الإسلام هو تبرير :

١ – القوميات بمفومها الغربي .

٢ - أو قبول مناقض المحتمعات الإسلامية كالحمر والزنا والربا تحت
 أى محاولات لتبرير ذلك أو الهوين من شأنه .

وفى الأخير إنما تجرى هذه المحاولات بقوة فى هذه الأيام ، لتأخير تطبيق قوانين الشريعة الإسلامية والتوهين من شأفها ومن نتائجها خدمة للنفوذ الغربى الذى يرغب فى هذا ،والذى يرمى إلى محاولات لوضع الإسلام فى مستوى بعض النحل وذلك للقضاء على ذاتيته وتميزه الحاص على النحو الذى يسعى إليه دعاة (الحوار) وغيرهم.

وقد جرى الدكتور محمد عمارة شوطاً طويلا في تجديد كتابات حمال الدين الأفغاني ، ومحمد عبده ، والكواكبي واستغل نصوص هذه الكتابات في خدمة قضايا مثارة : كقضية المرأة ، أو قضية المعاملات مع أن اجهادات الشيخ محمد عبده كانت لعصرها ولوقها ، ولا يمكن أن تكون صالحة لعصرنا بعد مرور أكثر من سبعين عاماً ، وبمراجعة كتاب (تجديد الفكر الإسلامي : محمد عبده ومدرسته) للدكتور عمارة يتبين إلى حد أمكن استغلال تراث الفكر الإسلامي لخدمة الماركسية والمذاهب القائمة على التفسير المادي للتاريخ وهي محاولة خطيرة ترمي إلى استغلال النصوص القديمة ومن ذلك ترجمهم لبعض الشخصيات الإسلامية على النحو الذي قام به عبد الرحمن الشرقاوي وما كتبه أحمد عباس صالح عن اليمن واليسار في تاريخ الإسلام وما كتبه أحمد عباس صالح عن السيرة وهذه ظاهرة في حاجة إلى دراسة لأنها تمتد و تمتد حتى تتصل بكل التراث الإسلامي في محاولة لتقديم مفهوم جديد ختلف عن المفهوم الأصيل (وهم يرون أن طه حسن ، وهيكل، العقاد) قد فتحوا لهم الطريق إلى التفسير المادي للتاريخ الإسلامي .

وقد عنى الماركسيون فى الفترة الماضية برجلين : الطهطاوى الذى اعتبروه مدخلا اعتبروه مدخلا إلى الفكر الغربى ، و ( الكواكبى ) الذى اعتبروه مدخلا إلى القومية ، وفى السنوات الأخيرة استخدم الماركسيون آراء الشيخ محمد عبده استخداماً واسعاً فى سبيل الحيلولة دون الفهم السلنى الأصيل ، حيث كان الشيخ محمد عبده محاول عن طريق التأويل محاولات برمى بها إلى الدفاع عن الإسلام من اتهام الغربيين له بالجمود .

٢ – ومن أخطاء الدكتور محمد عمارة فى ضوء مفهوم الإسلام تفسيره للحروب الصليبية ومقاومة الماليك للتتار وغيرها على أنها معارك عربية قومية بيها هى معارك إسلامية حقيقية كان يديرها المرابطون والمحاهدون المسلمين ورجال الطرق الصوفية ، ومن العجيب أن يقال : إن حروب التتار ، والحروب الصليبية هى حروب عربية قومية ، وهى مرتبطة أساساً بنزوغ الإسلام وأثره فى السيطرة على مناطق كانت فى حوزة الدولة الرومانية فى الشام ومصر والمغرب ، وقد امتدت هذه المعارك منذ ظهور الإسلام

بين المسلمين على حدود الشام والدولة البيزنطية ، ثم اتسعت إلى حروب صليبية فى الشام وحروب الفرنجة فى المغرب بمحاولة استرداد الأندلس ، كل هذا دار فى إطار الصراع الذى أثاره الغرب فى دعوته إلى القول : بأن كل ما كان فى يد المسيحية بجب أن يعود إليه ، فكيف بمكن القبول بدعوى محمد عمارة وحاشيته فى إنكار هذا الفهم الحقيقى ، وحصره فى كلمة عروبة مع أن كلمة العروبة لم تكن موجودة فى ذلك الفترة ، والمعروف أن كلمة العروبة لم تظهر حقيقة إلا بعد سقوط الدولة العمانية عام ١٩١٨ .

٣ - كذلك فإن هذه الحملة الضارية على الدولة العثمانية (الدولة الإسلامية التي حمت العالم الإسلامي أكثر من أربعة قرون من عودة الحروب الصليبية الأوربية ) تواجه دائماً بالكراهية والانتقاض من عمارة والمماركسيين حميعاً ، لأنها الدولة الإسلامية التي غزت أوربا والتي يحمل لهما الأوربيون مثل حقد العلمانيين تماماً ، فإذا كان هناك مدخل حقيقي لدور ينسب إلى الدولة العثمانية في صراع مع العرب أو محاولتهم تتريك العناصر أو تعليق وهم الاتحاديون أصدقاء الدونمة والذين شكلتهم المحافل الماسونية وأصحاب الدعوة القومية المفرغة من الإسلام ، والداعية إلى الطورانية ، وهم الذين المدور المسلمان عبد الحميد عام ( ١٩٠٨ – ١٩١٨ ) وهم الذين سلموا طرابلس الغرب لإيطاليا ، وسلموا فلسطين للصهيونية ، وأدخلوا الدولة العثمانية والذين غرسوا مفاهيمهم في أحزاب عربية كثيرة ، وحمل الدولة العثمانية والذين غرسوا مفاهيمهم شيخ دعاتها ساطع الحصرى ومنورائه لواء الدعوة القومية على مفاهيمهم شيخ دعاتها ساطع الحصرى ومنورائه زكى الأرسوزى ، وميشيل عفلق ، وجورج حبش وغيرهم .

ولابد أن تتلاقى مفاهيم محمد عمارة مع هوالاء الذين ينتسبون إلى المـــاركسية والقومية المفرغة .

وحين تقرأ كتابات محمد عمارة عن الوهابية والسنوسية والمهدية ، نجد الهدف واضحاً وهو ضرب الوحدة الإسلامية القائمة باستثارة شبهات وهدم قيمه ، وذلك من إدخاله عبارة جهة العروبة ، وما يسميه عروة الدولة والفكر والحضارة حيث لم يكن هناك ما يسمى مهذا الاسم .

وتأويل التاريخ الإسلامى من تفسيرات القوميين والإقليميين والماركسيين فكل منهم محاول أن يفرض على هذا التاريخ مفاهيمه وتفسيراته ، وفي أبان الدعوة القومية برز كتاب كثيرون بلوكون عبارات القومية العربية ويوزعونها على الدول الأموية والعباسية وغيرها بغير حساب.

ويحاول محمد عمارة أن يصور السنوسية والوهابية والمهدية وكأنها معارضة للدولة العثمانية ومعتبرة إياها دولة استعارية ، ولم يكن الأمر كذلك في الحقيقة.

إن خطأ عمارة أنه يفسر التاريخ بأهواء القوميات والماركسيات المعاصرة التي تريد أن ترتد إلى الوراء لمتجعل لهما جذوراً غير حقيقية ، وهي تعتمد في ذلك على خيوط واهية منها ذلك الحيط الذي تردى فيه الكواكبي وهو الحلافة العربية ، وما يسمى بالتسلط العناني في حكم ما يسمى بالأمة العربية ، حيث لم يكن هناك مفهوم يسمى الاستعار في هذه المرحلة أو في هذه المعركة ، وكلمة الاستعار كلمة مستحدثة ارتبطت بالاستعار الغربي وحده ، أما العلاقة بين الدولة العنانية والعرب (سواء المصريين أو السوريين أو الجزائريين أو التونسيين ) ، فقد كانت علاقة الأخوة الإسلامية وعلاقة استعانة الجزء بالكل في سبيل مواجهة الحطر الغربي المتحفز الذي كان يستعد بعد انتهاء الحروب الصليبية إلى جولة أخرى لولا هذه الوحدة التي طالبت بها مصر وتونس وغيرها الدولة العنمانية بصفتها دولة إسلامية تجمعها وإياها كلمة وتونس وغيرها الدولة العنمانية بصفتها دولة إسلامية تجمعها وإياها كلمة «لا إله إلا الله» .

وكل التفسيرات التي تحاول أن تصور الأمر على غير هذا فهي تفسيرات ضالة ، ولقد حضرنا الملتتي الإسلامي في الجزائر عام ١٩٧٧ ونوقشت هذه القضايا مناقشة واسعة . إن هذا الاتجاه الذي يحاول أن يصور الوهابية والسنوسية والمهدية في صورة معارضة سياسية للدولة العثمانية ومعتبرة إياها دولة استعارية هو اتجاه مرواغ غير صحيح وليس هناك أي سند له أو أي

دليل ، فإن المسلمين في هذه المرحلة لم يعرفوا هذا ( الاتجاه العروبي ) المفروض من بعد على تفسير التاريخ في مراحل سابقة لوجوده مثلا، ولعل هذا انسياق وراء التيار البعثي والماركسي الذي يحاول أن يفسر التاريخ الإسلامي تفسيراً يخرج به من مفهوم ( الجامعة الإسلامية ) والوحدة الإسلامية التي يكرهها البعث ودعاة القوميات من ساطع الحصري إلى محمد عمارة .

وهى محاولة لالتقاط كلمات من هنا وهناك لإقامة مفهوم وهمى ، ولست أدرى لماذا هذه الكراهية العنيفة للدولة العثمانية — وخاصة من مدعبي اليسار الإسلامي وكان الأولى بهم أن يكونوا منصفين ، إلا أن تكون مؤامرة لمؤازرة مفهوم الصهيونية العالمية والشيوعية العالمية التي هدمت هذا الصرح لإقامة دولتها في فلسطين ومن شأن هذا أن يكشف أن هناك ارتباط خيى بين الماسونية وبين هذه الدعوات التي يحملها الكارهون للدولة العثمانية من أحمد بهاء وعمارة وغيرهم .

\$ - كذلك فهناك الزج بكلمة العقلانية في كل ما يتصل بالإسلام ، في اكان الإسلام عقلانية خالصة ولا كان هو ( المعتزلة ) ، وما كان كل خارج عن الإسلام من الثوار على النحو الذي أورده في كتابه ( رجال ثوار ) حيث ضم دعاة الباطنية إلى إعلام الإسلام ، وهو في كل كتاباته يصف الأفغاني بأنه كان عقلانياً قومياً ، وما كانت تلك العبارات أو المسميات مما تصور موقف هذا الرجل أو موقف محمد عبده أو رفاعة الطهطاوى . كذلك فإن أحداً منهم لم يكن علمانياً بالمعنى الأوربي الذي هو في الترحمة الحقيقية ( لا دينياً ) .

والعلمانية نبت أوربى خاص وضرورة وجدت أبان الحلاف بين الكنيسة ورجال العلم وفى ظل قسوة الكنيسة وطغيان الكهنوت، وهذا أمر مختلف تماماً فى الإسلام، فالإسلام لم يعرف الكنيسة ولا الحكومة الثيوقراطية، وكان نصيراً لحق الجاعة وللحرية وقد أفسح المحال أمام العقل الإنساني، وكان من أبرز منجزاته (المهج العلمي التجريبي الإسلامي) الذي نقلته أوربا وبنت عليه حضارتها.

ومن أخطائه حملته على السلف الصالح وإعلاء شأن الفلاسفة ،
 والمتصوفة الحارجين على مفهوم الإسلام ، والمتكلمين ، وخاصة الحلاج ،

وان عربى والقرامطة ، والباطنية فإن هؤلاء لم يكونوا دعاة إسلاميين حقيقين أو مناضلين كما يسميهم ، فضلا عن أنهم ناقضوا أصل الأصول في الإسلام وقد ثبت أنهم كانوا يهدفون إلى هدم الإسلام بتدمير الدولة الإسلامية ، لذلك فلا يمكن أن يوصفوا بأنهم فرسان الدفاع عن إنسانية الإنسان ، وليس معنى أن بعض الفقهاء ارتبطوا بالحكام أن يوضع هؤلاء الحاقدين على الإسلام بالمقابل في صف الثوريين المصلحين ، ، لقد رفض الإسلام مفهوم الفلاسفة الذين يقولون: بقدم المادة والعالم وأزليتهما رفضاً تاماً.

ومن أخطائه الفصل بن العلوم الشرعية والعقلية والتمييز بينهما وخاصة بن التصوف والشريعة فهذا مفهوم خاطىء ، أو بين الفلسفة والشريعة ، ولا يمكن القول بالنظر فى كل منهم بمنهاجه ومعاييره ، فليس هناك منهج أو معيار لكل علم ولكن هناك منهج وآحد تحاكم إليه العلوم كلها هو منهاج الشريعة الحاكمة على كل العلوم من جهة واحدة هو سلامة صلتها بالعقيدة . ومعنى ما يقول عمارة : شديد الحطورة ، فهو يدعو إلى تقبل التصوف الفلسفى وهو خارج تماماً عن مفهوم الإسلام وكذلك قبول الاعتزال وفيه انحراف كثير .

ومن أسوأ ما قال محمد عمارة قوله : (إن الدولة) التي بناها وأقامها الرسول صلى الله عليه وسلم في المدينة على شرع الله وسنته عليه الصلاة والسلام لم يكن لهما علاقة بالدن .

ولا أدرى كيف بلغت به الجرأة على الحق هذا المبلغ وهو يعلم أن الدولة الإسلامية التى أقامها رسول الله صلى الله عليه وسلم قامت على أساس أحكام الله: « وأن احكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم واحذرهم أن يفتنوك عن بعض ما أنزل الله إليك . . . » .

٦ - ويجرى الدكتور محمد عمارة مع ذلك التيار الحطير الذي يحاول احتواء الفكر الإسلامي والذي يديره أعداء الإسلام ، على هذا الأسلوب الحبيث ، وهو إثارة التعصب القوى والمذهبي وإشعال نار الطائفية فيتناحر المسلمون ويتنازعون فيا بينهم فيفشلوا وتذهب ريحهم . هذا الأسلوب

الحبيث تستعمله اليوم بعض المحاور الحاقدة على الإسلام ببث الشائعات الكاذبة المغرضة وإثارة الأحقاد المندرسة ونكأ الجروح القديمة المتدملة من أجل إثارة الفتنة والبلبلة بن المسلمين لتشتيت شملهم وتبديد جمعهم ، ومن ذلك ما نجده من تأليف الكتب وإذاعها عن طريق دور النشر الكبرى عن المذاهب والفرق الإسلامية بعد أن انطوت صفحها وانهى أمرها ، ولم يعد لهما وجود حقيقى فى المحتمع الإسلامي ، وهو عمل من أعمال الغزو الثقافى الذي يرمى إلى إحياء هذه الحلافات وتمزيق جهة المسلمين والحيلولة دون التقاء المسلمين على وحدة الفكر الحقيقية المنبعثة من مفاهيم أهل السنة والجاعة ، وبذلك فإن محمد عمارة – وهو فى احد أعماله العديدة ينشر تاريخ الفرق وبذلك فإن محمد عارة – وهو فى احد أعماله العديدة ينشر تاريخ الفرق الإسلامية مما يعد خطوة فى هذا الطريق ، وقد بدأ هذا العمل يؤدى دوره الحطر المسموم منذ بدأه أحمد أمين وكان قد عقد مؤتمر فى تليتمور منذ سنوات أوصى بإعادة إثارة الحلافات والفرق عن طريق مؤلفات تجدد هذه القضايا .

ولقد تكشفت أبحاث الدكتور محمد عمارة عن أخطاء تاريخية عديدة راجعه فيها ذوى الشأن ، تبين منها غلبة أهواء المذهب على حقائق التاريخ .

## محمد أحمد خلف الله

تناولنا أعمال الدكتور خلف الله في فصل سابق ، ولكن كان علينا أن نعرض له في هذا الباب لأنه شغل نفسه في السنوات الأخيرة بمسائل الشريعة الإسلامية وتصدى للفتوى فيها ، وهذه ظاهرة جديدة نعجب لها من أسماء لم يكن لها اتصال بها من قبل شأنه في ذلك شأن حسين أحمد أمين الذي نفث سمومه وما زال ينفثها على هذا النحو الذي يشغل خلف الله ، وعمارة ، وحسن حنى ممن يسمون أنفسهم اليسار الإسلامي والذي هم أشبه بمن يفسد ماء البحيرة الهادئة بإلقاء الأحجار والأوساخ . وتاريخ الدكتور خلف الله مظلم منذ بدأ حياته الثقافية بكتابه (الفن القصصي في القرآن) وما تضمنه من مظلم منذ بدأ حياته الثقافية بكتابه (الفن القصصي في القرآن) وما تضمنه من أنه تجن وافتراء على كتاب الله وما ثبت في أذهان القراء والباحث من أنه رجل غير موضع الثقة في يحوث الإسلام ، بعد أن وصف الرسول صلى الله عليه وسلم بأنه قصاص يعتمد أسلوب الفنانين في الإضافة والحذف وهو مهذا ينكر عصمة الرسول صلى الله عليه وسلم ، وقد أتخذ حماعة من اليساريين في الفترة الأخيرة مهاحمة الشريعة الإسلامية عن طريق وجود بعض المداخل التي يسلكون مها .

وحين تقرأ مقالاته عن التشريع الإسلامى — كما يقول عودة الله القيسى —: تحس أنه يحاول أن يقنع القارئ بأن عليه أن يتقبل التشريع الغربى تشريعاً لنا محيث نأخذ منه كل قانون لا نجد ما يقوم مقامه فى التشريع الإسلامى ، ويحاول أن يخدع فى هذا فتعتمد على نص عند الفقهاء فيقول: (كل قضية تجد وليس فيها حكم إسلامى فإن لنا أن نأخذ لها من التشريع الغربى لأنه إذا كان شرع من قبلنا شرع لنا فشرع معاصرينا شرع من قبلنا، وهذه ويحاول أن يصور التشريع الغربى المعاصر فى مستوى شرع من قبلنا، وهذه

خدعة بلغاء ، فليس المقصود بالنص هو هذا . إن التشريعات السابقة يقصد مها تشريعات الديانات السهاوية التي بقيت على ما أنزلت عليه من عند الله دون تحريف ، أما التشريع الغربي فهو تشريع بشرى وليس شرع الله ، ففكرة الحلال والحرام غير واردة فيه ، وإنما وارد منه فكرة المصلحة التي هي غالباً مصلحة الطبقة الحاكمة وقليلا هي مصلحة الشعب ، على أن البشر قاصرون في النظر البعيد عن إدراك المصلحة إدراكاً دقيقاً من تلقاء أنفسهم ، أي دون أن مهتدوا بشرع منزل من الله تعالى .

إذن هناك فرق جوهرى بين شرع من كان قبلنا وشرع المعاصرين لنا يجعلنا نأخذ من السابق ما لم يحرف ولم يخالمف ما ورد فى الكتاب والسنة و بمنعنا من الأخذ من شرع معاصريتا لقصوره وقيامه على الإلحاد.

### ( Y )

يصور الدكتور خلف الله التشريعات النبوية بأنها اجتهاد بشر يخطىء ويصيب ، ولا يقتصر فى خطأه على السنة ، بل يمند إلى القرآن نفسه فيأخذ من السنة بيانها للقرآن ( نوع واحد ) هو السنة المبينة للعقيدة والعبادات وحدهما دون السنة المبينة للأحكام والمنشئة لهما ، يقول الأستاذ حسين ناجى محيى الدين : هكذا تراه أهدر من القرآن والسنة ما ورد فيهما من أحكام بدعوى أنها غير ملائمة للعصر واعتماداً على أن الأصوليين ( علماء الفقه ) قالوا : إن المصلحة تتغير بتغيير الزمان وترد عليه فيقول : إن الأصوليون حين قالوا ذلك لم يقصدوا الأحكام الواردة بصريح القرآن الأحوليون حين قالوا ذلك لم يقصدوا الأحكام الواردة بصريح القرآن ولا الأحكام التي وردت وبينها الرسول صلى الله عليه وسلم ، ولا الأحكام التي أنشأها الرسول صلى الله عليه وسلم إنشاء ، وإنما قصدوا بعبارتهم الأحكام التي لم رد منها نص من قرآن أو سنة ، وهي التي قال فيها المحتهدون بالقياس أو الاستحسان أو الإجماع ، أي الأحكام التي وصل إليها هؤلاء بفكرهم البشري.

**(T)** 

ومن أخطائه دعواه بتعطيل آية النيء والغنيمة على أساس أن الزمن تغير وقد سمى بيان الرسول صلى الله عليه وسلم للقرآن اجتهاد بشرى وليس يلزم

أن يكون ديناً وله جرأه على الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ، وله مغالطاته وتناقضاته فيقول: ( إن تفسير رسول الله صلى الله عليه وسلم للقرآن قول بشر ومعنى قول بشر: أنه غير ملزم أى يوخذ منه أو يترك فلا يعقل أن يكون قول بشر له صفة الإلزام).

ولا يعنى هذا الكلام أكثر من أن صاحبه لا يعرف معنى النبوة ، ولم يحط إحاطة صحيحة بمهمة الرسول صلى الله عليه وسلم ومسئوليته ، ولو أن قلبه كان يحمل ذرة من يقين لما استطاع أن يتكلم مهذه الجرأة .

## ( ٤ )

أما مقولته: بأن الدين وضع إلهى والدولة وضع بشرى فتلك مقولة ظاهرة البطلان تستمد مفهومها من مفاهيم اللاهوت الغربي ونظرية فصل الدين عن الدولة التي قام بها الغربيون من أجل الحلاص من الدولة الثيوقر اطية ومن مظالم الكنيسة، أما في الإسلام فإن الأمر يختلف ولو كان لحلف الله أقل إلمام لمفهوم الإسلام كدين ونظام مجتمع، لما عرض لهذه العبارات التي تصوره بصورة من يتحدث عما يعلم، أو من يعلم ولكنه يراوغ في سبيل التشكيك وإثارة الشهات.

لقد وضع الإسلام القواعد لقيام حكومة إنسانية ، على أسس العدالة الإلهبة والحق والرحمة والإخاء البشرى ، فساذا في هذا؟ وما هو وجه التعارض إلا أن يكون قد فهم الدين فهماً لاهوتياً ، فكلمة الدين هذه التي يستعملها ليست هي الإسلام ولكنها هي أي دين آخر .

### (0)

ومن ذلك محاوراته المضطربة حول هو ما هو ملزم وغير ملزم، والنص والإجهاد فيما ليس فيه نص، وقد رد عليه المستشار سالم المهنساوى فقال: إنا نطالب أن يكون الحكم بما أنزل الله، فهل يعارض هو في ذلك ؟ إن الحكم بما أنزل الله إنما يستمد مقوماته من أمرين:

الأول : أن يكون بما فى كتاب مما هو قطعى الدلالة بما يستطيع الإنسان أن يصل إليه بنفسه .

الثنانى : أن يكون ما فى كتاب الله محتاجاً إلى البيان ، ويكون رسول الله صلى الله عليه وسلم قد قام مهذا البيان ، فساذا فى هذا من بعد عن الصواب أو بعد عن البينة التى جعلناها أساساً لبيان ما أنزل الله .

### (1)

إن هذه الجرأة على الله تبارك وتعالى وعلى رسوله صلى الله عليه وسلم عيف عكن أن تصدر من رجل بريد أن يقدم اجتهاداً في تطبيق الإسلام . إن أول شرط المثلك هو التقدير الكامل للقرآن ومنوله ومبلغه ، من حسن الأدب والذوق .

وكيف عكن أن يقول خلف الله: أن في القرآن أحكاماً معطلة و بحب الحام المعطلة مسايرة لظروف الزمان والتغييرات الطارئة على المجتمعات . إن ما جاء من الله سبحانه لا يمكن لبشر أن يقول : إنه ليس صالحاً و تلك مي إحاطة المولى تيارك و تعالى بالماضي والحاضير والمستقبل بكل مافيه من أبعاد ، أما خلف الله فإنه يريد أن يفرض مفاهيمه على سنوات لن تتجاوز العشرين من عره ، وهي لا تساوى شيئاً من عمر الإسلام ، وهو ينظن أن الأوضاع القائمة في البشرية كلها اليوم ستسبر على هذا النحو بينا يقبل علماء الغرب بأن البشرية مقبلة على تقبل كامل لشريعة الله ، وأن هذه الحضارة الفاسدة التي يحاول أن يه رها خلف الله و يخضع لهما نصوص القرآن والمينة سوف تنهار و بهوى و يهوى هو معها .

إن هذه النظرة الضيقة هي نظرة غير المسلم المؤمن ، وأن هذا العلم المحدود ليس علم الدعاة إلى الله أو الحق .

وماذا يمكن أن يصل إليه خلف الله حين يزيم أن بعض النصوص الفرآنية غير قادرة على تحقيق الصالح العام المسجيميع الإسلامي ، أو قوله : الفرآنية غير قادرة على تحقيق الصالح العام المسجيميع الإسلامي ، أو قوله : إن بعض أحكام القرآن الواردة في النصوص القطعية أصبحت غير صالحة المقطبيق وغير عادلة بسيب تعثير الأزمان والأحوال ، وكيف يمكن أن يوصف من يفرق بين الدين وبين الأحكام ، أو بخرج التشريع ويخرج الأحكام من

مفهومه الدين، سواء أكانت هذه الأحكام واردة في القرآن أو في السنة أو بإجماع المسلمين أو باجتهاد المجتهدين من الفقهاء والعلماء . إن خلف الله يضمر في نفسه معانى لا يستطيع أن يبوح بها هي نفس المعانى الذي رددها على عبد الرازق في كتابه ، وأمين الحولى في مجالسه ، وكيف يمكن أن يكون مقبولا من رجل مسلم أن يقول : إن النص القرآني إن لم يكن قادراً على تحقيق المصلحة تركناه و لجأنا إلى الفكر اليشري ، وهل يري أن الفيكر البشرى يستطيع أن محقق المصلحة العامة للبشر من دون القرآن ، أن صانع البشرية هو الذي يعرف الصالح العام لهيا وما يوجهها إليه هو الصالح العام ، أما القوانين الوضعية فإنميا تحقق أهواء النفوس وتسلم البشرية إلى الفساد أما القوانين الوضعية فإنميا تحقق أهواء النفوس وتسلم البشرية إلى الفساد على الربا وإلى تبرير أوضاع المجتمعات البشرية الفاسدة التي تعيش اليوم على الربا وإلز با والانحلال الحلقي .

**(Y)** 

لا يوصف النص القرآنى بأنه غير قادر على تحقيق الصالح العام ، وإنميا بوصف القائل بذلك بأنه غير قادر على الفهم وعاجز عنه أو يوصف بأنه غير عالم وغير فاقه ، كما يوصف بأنه أساء الأدب في حق آيات القرآن ، كما يوصف بأنه أساء الأدب في حق آيات القرآن ، كما يوصف بأنه أساء الأدب في حق آيات القرآن و بن كما يوصف التناقض البن بين تقرير أن ما يصدر والقرآن لا يتغير التوان و بن وأنه عجب الالتزام بميا جاء بالقرآن و بن الزعم بأن بالقرآن نصوصاً غير قادرة على تحقيق الصالح العام .

يقول المستشار حِسِن ناجي مجي الدِن:

هل يريد الدكتور خلف الله أن يلهن الناس أن بالهرآن آبات قادرة وآبات غير والحة للتعامل معها وبها ، وإذا كان الأمر كذلك كان من حقنا وحق كل ساهيم له أن يدفعه بالتناقض الفاحش، وكان من حق المسيل أن يصف تناقضاته بأنه مجمل ربياً وشبهات ، فليس في كلام الله ما هو وسالح وما هو غير صالح ، وليس في كلام الله ما هو قادر وما هو غير قادر ، بل كلام الله تبارك و تعالى كله في ميزان الصحة صحيح ، وفي ميدان القدرة قادر ، لا فرق بين أى وأى ، فالكل من عند الله وما كان وفي ميدان القدرة قادر ، لا فرق بين أى وأى ، فالكل من عند الله وما كان

من عند الله فهو الكمال المطلق والحكمة المطلقة ، فإن الله ( جل شأنه )

لا يكون قادراً مرة وغير قادر مرة أخرى ، لقد خان التغيير الدكتور خلف الله إن كان الأمر هو ذلك فإنه بشر ولم يؤت جوامع الكلم ، وأن كلنا يرى أنه يدير الحديث ويستعمل الكلمات بلباقة ومهارة ، وإن زلقة اللسان أو شطط العلم ما يبغى أن يبلغ مبلغ التجرد على آيات القرآن ، وقد يقبل فلك من مستشرق حاقد لكن لا نقبله من منتسب للإسلام يسره أن يقبل فلك من مستشرق حاقد لكن لا نقبله من منتسب للإسلام يسره أن يقال في حقه ؛ إنه مفكر إسلامي فإن للمسلم عزة على ربه وأدباً في الحديث عنه .

إن خاف الله يثير مجاولة باطلة حين يدعي أن هناك فرقاً بين الدين وبين الشريعة وأن مصدير البين هو القرآن والسنة ، وأن مصدير البيشريعة وأن مصدير البين وأنها جميعاً من الله والحقيقة التي لا يثبك فيها هو أن الشريعة جزء من الدين وأنها جميعاً من الله تهارك وتعالى ، وأنها نزلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم في القرآن المحريم وكيل مجاوله لإثارة الشهات حول ذلك هي من باطل الذين لم يصل علمهم إلى حقائق الأشياء : (مالهم به من علم إن يتبعون إلا الظن وماتهوى الأنفس ) .

# محمد بيعيد العيثياوي

ف مرحلة من أدق مواجل الحياة السياسية والاجتَّاعية المصرية ظهر حماعة من الدعاة إلى وحدة الأديان ؛ بهدف صهر الإسلام في بوتقة الأديان ، وكيان لهذه الموجة سابقة بدأها دعاة الحوار الذين استهدفوا الحصول من علماء المسلمين على شهادات خادعة بأنه لا خلاف أبين المسيحية والإسلام إلا ف مِسَائِلَ شِكْلَيْةً ، أَمِا هِذِهِ الدِعِوِي الَّتِي قَامَ بَهَا الَّـاكِرُونَ وَجَنَّدُوا لَهُـا بَعْض المسلمين المخدوعين؛ فقد حاولت أن تسوي بين الأديان تسوية تاريخية عيث يبدو لغير الإسلام الأولية والسبق وله التبعية والاقتياس ممن سبقه مُنْ أهيان , والحقيقة هي غير ذلك تماماً ، ذلك لأن مصدر الدين المنزل واحد من الله رِبِ العالمينِ ولَكِن بعضِ الأديانِ حرفت بعمل رواسًامُ المعدت عن الطريق الصحيح الذي يسلم كل منها إلى الآخر وصولاً إلى الدين الخاتم ، ومن هنا فإن صِيْمَة التشايه بين الأديان محيحة لأنه ناتج عن وحدة المصدر الأول، وِلِكُنَ الْإِدِيَانِ غِيرِتِ وِثْبِتِ الإِسلامِ على الْمُهُومُ الرباني الأَصْبِلُ . ومن العجيب أن يغيب مثل هذا المفهوم عن رجال لهم قدر من الثقافة العصرية ، ولكن مع الأسف قصرت مفاهيمهم الإسلامية عن إدراك هذه الحقيقة ومن هنا جاءِ ذلك الحلط الشديد الذي وقع فيه المستشار محمد سعيد العشاوى في كتاباتِه عن نظام الحكم في الإسلام ؛ ولم يكن العشماوي إلا حلقة من سلسلة متصلة الحِلقِات ضِيلُ الإسلام ، فقد كتب الطبيب الذي قال : إنه لا يمكن تطبيق شريعة الله إلا إذا بعث الله نبياً ؛ وحيث أن النبوة قد خدمت برسول الله صلى الله عليه وسلم فلن قطبق الشريعة ؛ أما العثماري فخلاصة رأيه أن نظام الحبيم الإسلامي السديد يقوم على للإث مبادئ :

الأول : وأَتِيجَ الْحِبْدِيعِ لَا كِتَابِ اللَّهِ .

الشاني : إرادة الأفراد لا إرادة الله .

الثالث : الظروف المعاصرة وليس فيها حكم لله .

إذن ليس لله دخل فى هذا كله ، لا كتاب الله له دخل ولا سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم لها دخل وسمى هذا كله ( وازداد شططاً ) أنه نظام الحكم السديد.

إن دعوى أن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام لم يبعثوا حكاماً هي دعوى باطلة وآيات القرآن تترى لتسجل ارتباط النبوة والحكم في كل عصر :

« و داو د و سلمان إذ يحكمان في الحرث . . . » .

« يا داود إنا جعلناك خليفة في الأرض فاحكم بين الناس . . . » .

« إنا أنز لنا التوراة فها هدى ونور . . . » .

ومن خطأه قوله: إنه بمجرد أن انتهت النبوة فقد انتهت حكومة الله بوفاة محمد صلى الله عليه وسلم، أما مجىء أبو بكر رضى الله عنه بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأبو بكر ليس خليفة عن الرسول صلى الله عليه وسلم فى تنفيذ أحكام الشريعة، والرسول صلى الله عليه وسلم لم يعين أحداً بعده والقرآن لم يبين المنهج الذى محكم به أبو بكر رضى الله عنه ولم مخجل المستشار أن ينقل ما كتبه على عبد الرازق، وطه حسن من قبل وما رد به عشرات علماء المسلمين على ذلك من أن الحكومة الإسلامية بعد الرسول صلى الله عليه وسلم حكومة إنسانية وليست ثيوقراطية، تقوم على شريعة الله، وأن صمت الرسول صلى الله عليه وسلم عن تسمية خليفة له هو أعلى درجات الشورى وإعطاء الأمة حقها فى اختبار حاكمها تحت لواء الإسلام وفى ضوء القرآن.

نعم: الحكم فى الإسلام ليس حكماً دينياً على نحو ما عرف فى الغرب ولكنه حكم مدنى .

وأنت حين تقرأ تلك الكلمات المرصوصة تحس بأمرين:

أولا : تحس بأنها منقولة عن مصدر يريد أن تكتبها أسماء إسلامية جغرافياً .

ثانيـاً: تحس بأن صاحبها بجهل أقل قدر ممـا يحب أن يعرفه المتخصصون

فى الفقه ولعل ما دعا إليه المستشار العشهاوى قوله: إن حميع الرسل دعوا إلى الإسلام وغاب عنه كثير . يقول الدكتور عبد المنعم النمر: إن قوله: أولا : بأن حميع الرسل دعوا إلى الإسلام وأن أتباعهم يسمون مسلمين، قد أسقط فى تعريفه هذا للإسلام ضرورة الإيمان بالرسل حميعاً ويما جاءت به آيات أخرى حتى يمكن أن يطلق عليه كلمة مسلم : «لا نفرق بين أحد من رسله » ، لابد من الإيمان بالرسول الذي أرسله الله إليهم والإيمان كذلك بإخوانه الرسل الذين جاءوا قبله ودعوا الناس إلى ما يدعوا إليه رسولهم ما دامت دعوة الأنبياء في أصولها واحدة .

ثانياً: أن تكون مهمة الرسول السابق إذا جاء رسول جديد برسالة من عند الله قد انتهت ، أو توقفت وبدأ عهد رسالة جديدة وعلى الجميع أن يؤمنوا بها ويتبعوا الرسول الجديد مع استمرار إيمانهم بالرسول السابق، وسيجدون أن الأصول واحدة ولكن منهاج العبادة ورسومها والأحكام قد تغير بعضها ، فعلمهم أن يعملوا بالأحكام الجديدة متبعين الرسول الجديد فى ذلك فإن لم يؤمنوا بالرسول الجديد ولا بما جاء به حتن ظهوره فأنهم حينئذ يكونون قد فرقوا بن الرسل وآمنوا بالبعض ورفضوا الإيمــان بالبعض الآخر وحينئذ لا يطلق علمهم أنهم مسلمون لأن الإنسان لا يطلق عليه كلمة مسلم إلا إذا آمن بالرسل حميعاً ، آمن بالسلسلة كلها ، فإذا رفض الإنمــان بأحد منهم فإنه يكون قد قطع السلسلة ولا يطلق في هذه الحالة عليه أنه مسلم ولا أن دينه الإسلام . وبهذه النظرة نظر سيدنا عيسى عليه السلام والمؤمنون به إلى من لم يومن به وَيَتْبَعْه من الهود وسماهم كفار ، فقد استمرت رسالة سيدنا موسى عليه السلام واستمر العمل مها حتى جاء سيدنا عيسى عليه السلام فبدأت رسالة جديدة بجب على الجميع أن يؤمنوا بها ويتبعها ، فمن اتبعها وآمن بها وبالسابقين من الرسل عد مسلماً ومن رفضها كان كافراً ، فقد جاء على لسان سيدنا عيسى عليه السلام في القرآن مخاطباً بني إسرائيل: « ومصدقاً لما بين يدى من التوراة و لأحل لكم بعض الذي حرم عليكم . . . ».

وكان كفر اليهود بسبب رفضهم الإيمان بعيسى عليه السلام مع إيمانهم بموسى عليه السلام ، وسمى الذين استحابوا بعيسى عليه السلام وآمنوا به مسلمين ، وكل من أسقط رسولا من رسل الله ولم يوثمن به ولو آمن بباقى الرسل حميعاً لا يسمى مسلماً لأنه قطع سلسلة الأخوة من الرسل وأسقط حلقة منها . ويقول ابن كثير فى تفسيره : «ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه» . إخباراً من الله تعالى بأنه لا دبن عنده يقبله من أحد سوى الإسلام وهو اتباع الرسل فيا بعثهم الله فى كل حين حتى ختموا بمحمد صلى الله عليه وسلم ، فمن لتى الله بعد بعثة محمد صلى الله عليه وسلم ، فمن لتى الله بعد بعثة محمد صلى الله عليه وسلم بدين على غير شريعته فليس بمسلم .

ويقول الدكتور عبد المنعم النمر: لقد استند ( المستشار العشهاوى ) إلى آيات عامة يفندها ويحققها ، وهناك آيات أخرى كثيرة لم يشر إليها طبعاً ولم يضعها فى حسابه إذ لو كان قد أطلع عليها لما كلف نفسه هذا المقال الطويل ، أو على الأقل كان قد استطاع أن يقطع بالقول الحاسم فى هذا الصدد وهو أن حميع الموجودين حين رسالة محمد صلى الله عليه وسلم وبعده إلى يوم القيامة مكلفون وملزمون بالإيمان به متى بلغتهم دعوته وأنه غير مقبول منهم عند الله أن يفرقوا بين أحد من رسلة ويؤمنوا ببعض ويكفروا ببعض .

ورد على قوله: (إن الله ترك لأهل الكتاب الحرية في أن يؤمنوا « بمحمد » صلى الله عليه وسلم أو لا يؤمنوا فقال: إنه يرى أن أهل الكتاب لم توجه إليهم الدعوة وذلك قوله: غير أن الله ترك لأهل الكتاب \_ الجزية . . . إلخ ) .

ومفاد هذا أن القرآن لم يوجه الدعوة لأهل الكتاب ، ومن هنا لم يكن الإيمان بمحمد واجب عليهم ، وهذا كلام خطير ، وأن الإيمان بالله دون بالله يعنى الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله ، فلا يتأتى الإيمان بالله دون الإيمان برسول الله الذي يتعين الإيمان به حيث يبعث .



# الفصُّ ل الثّامن

# إعادة النظر في كتابات التغريب

تنوعت تيارات التغريب وتوزعت ولم تترك مجالا من مجالات الفكر أو الفلسفة أو الآدب إلا وقدمت فيه سمومها وهذه طائفة من هذه التحديات نكشف عنها ونعربها حتى لا ينخدع بها بعض من يقرأها.



## أولا: دعاوى المهجرين: فيليب حتى ، وميخائيل نعيمة:

بدأت بذور التغريب في كتابات المارون اللبنانين الذن وفدوا إلى مصر وأنشأوا الصحافة التي كانت في حماية النفوذ الاستعارى في المؤسسات الثلاث المكبرى: (الأهرام — المقطم — الهلال) وقد عرضنا لهذا في الباب الأول، ثم كان للمهجريين دورهم: جبران، فيليب حتى ، ميخائيل نعيمة ، جبران ومن أهم هؤلاء فيليب حتى المتوفى عام ١٩٧٨، فقد كتب تاريخ سوريا ولبنان من وجهة نظر العرقية المارونية الفينيقية ، فقد نشأ في أحضان الجامعة الأمريكية في بيروت ، ثم أرسل إلى جامعة كولومبيا ، ثم عمل في جامعة بريستون أستاذاً لتاريخ العرب والمعروف أن الولايات المتحدة أولت اهتمامها بشؤون المنطقة منذ وقت بعيد ومن ثم اهتمت جامعاتها بدراسة اللغة العربية ، وأدابها ، وتاريخ المنطقة وأوضاعها (فيليب حتى ، سوريال عطية ، مجيد خدورى) وكانت جامعة بريستون أول جامعة أمريكية تعترف بأهمية الدراسات العربية الإسلامية وتوفر فيليب حتى على ريادة هذا الميدان الذي حظى بأهم مؤلفاته:

- تاریخ العرب المطول و المختصر .
- تاریخ سوریا بما فیها لبنان و فلسطین .
  - صانعوا التاريخ العربي .
    - « لبنان في التاريخ .
  - الإسلام أسلوب حياة .
    - الإسلام والغرب.
  - أصول الدروز والديانة الدرزية .

وقد ترجم كتاب ( تاريخ العرب المطول ) إلى أغلب لغات العالم ( طبعة

خاصة لنحيش الأمريكي وهو يحول كل أمجاد الإسلام إلى العرب ، العرق ، العلاقات بن الشرق والغرب ، المؤثر ات الغربية .

ومن أخطائه أنه يربط الفتح الإسلامي بالواقع الاقتصادي وعادات العرب قبل الإسلام ، وهو يمضى في نفس طريق المستشرقين فيقول :

ليست الإثرة الدينية والتعصب ماحداً بالعرب إلى تدويخ الدول وفتح الأمصار وإنما هي الحاجة المادية التي دفعت معاشر البدو وأكثر جيوش الفتح مهم إلى وراء تخوم البادية الفقراء إلى مواطن الخصب في بلدان الشمال وهذا المفهوم دحضه مفكروا الإسلام وكشفوا زيفه

ويذهب في عرض الإسلام فهماً خاطئاً في كتابه ( صانعوا التاريخ العربي ) وغيره ، فعرى أن بعض النصاري من أهل أوربا وأهل الشرق تكون عندهم فىالعصورالوسطى رأى يستند إلى أن ما بىن الإسلام والبهودية والنصرانية من تشابه مؤداة أن الإسلام بدعة نصرانية أكثر منه ديناً جديداً ، وأن الإسلام من حميع الأديان الأخرى أقرب دين إلى المسيحية ، وليس هناك شك فى خطأ هذا الرأى وفساده ، وهو يعتبر الكندى وابن سينا وابن رشد فلاسفة على مفهوم الغرب ، ، ويدحض ما يقال : من أن ابن خلدون قد أثر في الفكر الغربي ، وأنه حين اكتشفه الغرب كان الذي يمكن أن يؤثر في الفكر الغربي قد ولي بحكم أن العلوم الاجماعية التي عالجها كانت قد انتظمت في الغرب ، وذلك ترغم سيقه للعلماء الأوربيين في فلسفة التاريخ وتنظيم العلوم . وهذا الكلام غريب والمنصفون من الباحثين الغربيين أمثال توینبی وغیره یعترفون بفضل این خلدون ، بل ویعتبرونه مؤسس علم الاجتماع ، وفي كتابه ( صانعوا التاريخ العربي ) وقع المؤلف في أحابيل الإقليمية السورية بدرجة عامةواللبنانية بوجه خاص، فهو مهذهب إلى أن بلاد الشام قد حافظت على طابعها المتمنز الذي أثرت فيه طبيعتها الجبلية وقربها من البحر واتجاهها إلى الغرب وطابع سكانها وهو بذلك يبرر قيام هذا الكيان الاستعارى ، وقد نبه الباحثون إلى خطورة هذا التفسير الإقليمي للتاريخ ملفتين النظر إلى التداخل التاريخي بشتى أقطار الأمة العربية وأن سوريا ، مصر ، العراق لم يكن لهما تاريخ قائم بنفسه إلا في فترات قصيرة

بسبب من تطورها ولا تستطيع أى وحدة بشرية فى الشرق أن تدعى البقاء أو الانفراد بإنجازات تحضها وحدها .

و ترد مسئولية هذه الاتجاهات الاستعارية الغربية فى تعميق هذه التيارات الانعزالية بقصد تفتيت المنطقة العربية إلى قطع فسيفساء إقليمية من شأنها أن تبعد احمالات الوحدةالتي تشكل خطراً على مصالح كل من يقيدون من انقسام الوطن العربي .

ولقد كان فيليب حتى من دعاة الإقليميات وفصل العروبة عن الجامعة الإسلامية كما يدعو إلى فصل الدين عن السياسة، جرياً وراء هدف الفينيقية اللبنائية الكاره للروابط العربية والإسلامية.

ومن أخطائه أنه يدعى أن الذين قادوا النهضة العربية الحديثة هم اللبنانيين الذين قدموا إلى مصر فانشأوا بها الصحف وتلك قضية قد عرف فيها وجه الحق ، وإن أغلب هؤلاء كانوا أولياء النفوذ الغربي وكانوا كارهين للعروبة والإسلام والدولة العمانية .

وهو يشيد بما أسماه نشوء النهضة القومية العربية لأنها نشأت فى أحضان المارونية ومعاهد الإرساليات التبشيرية لتمزيق الوحدة الجامعة التي كانت تمثلها دولة الحلافة.

### (Y)

أما ميخائيل نعيمة فقد كانت كتاباته قائمة على تطعيم الأفكار الماسونية إلى القصص والأدب العربي .

ولقد كان مريضاً أن يتغلغل في عقائد سعيقة في القدم ليظهر أن الماسونية وثيقة الوشائج بما اهتدى إليه قدماء المصريين والكلدانيين والهنود والفرس والعبر انين واليونان التي كانوا يغلفونها بشيء من الرموز حرصاً عليها من الفساد بين أيدى الجاهير ، ومن ذلك اهتمامه في مذكرا ته (سبعون ) مما أسماه كتاب (الآداب والعقيدة) morais and dogona الذي معه ووضعه ماسوني كبر وهو بحث مستقبض للعقيدة الماسونية ،

وفيه شرح واف للرموز الكثيرة التي ترافق كل درجة من درجاتها من أمثال الحنفساء الذهبة ، والحية والسمكة والثور الذي بحمل على قرنيه الشمس والثور الحنح ، وأبو الهول والأهرام والمثلثات والمربعات والمكعبات والدوائر والأعداد المقدسة (٣/٧/٣) هذه التي تحولت (أديانها وعاداتها إلى طقوس متحجرة ومراسم لا روح فيها وهو يتحدث عن عالمية الباطنية والحوسية القديمة ، فتحدث عن الأهرام ومعابد الأقصر ، والذين ألفوا المهراتا والرامايانا والزندافستا والالياذة والذين خلقوا الأساطير والفنون والفلسفات اليونانية والذين حملوا إلى الناس التوراة والإنجيل . . إلخ ) .

ومن هنا تستطيع أن تحكم على كل كتابات (ميخائيل نعيمة) وجيله والسموم التي قذفوها إلى الفكر الإسلامي: التشكيك واللا أدرية وإنكار الأديان ، والسخرية بالمقدسات والمفاهيم الإباحية التي أذاعها جبران ونعيمة وغيرهما.

أما ( جران خليل جران ) فقد كان صوتاً من أصوات الكراهية للإسلام والعرب والدن والأخلاق حميعاً ، وقد صنعت له القوى الأجنبية كل صنيع لنشره وتعليق شباب المسلمين به، واليوم وقد مر على موته أكثر من خسين عاماً فإنهم ما زالوا ينفخون فيه ، ومع الأسف فقد تجاوز الأدب العربى هذا اللون التغريبي الذي كان موضع إعجاب الشباب في الثلاثينات أما الآن فقد تكشف الكثير حول زيف الأدب المهجري الشالى .

لقد كانوا خادمين لأهداف تغريب الشباب المسلم العربي ، ويشير حادث طه الراوى إلى أن جبران عاش حياته كلها ولم يتحدث بكلمة واحدة عن فلسطين أو التنديد بوعد بلفور عام ١٩١٧ وبالاستعار البريطاني يوم قامت الثورة العربية الكبرى عام ١٩٢٠ ضد هذا الاستعار . ويتساءل : لماذا التنديد بالاستعار الفرنسي الغاشم يوم انقض الفرنسيون على دمشق عام ١٩٢٠ التنديد بالاستعار أثناء الثورة السورية الكبرى عام ١٩٢٥ ، وإذا وتجنب التنديد بالاستعار أثناء الثورة السورية الكبرى عام ١٩٢٥ ، وإذا قيل : إن جبران كان بعيداً عن السياسة فهو قول مردود ، لأن جبران كان بعيداً عن السياسة فهو قول مردود ، لأن جبران كان عارس نشاطاً سياسياً ضد العهد العثماني ، وكان من ألد أعداء العثمانيين ، لقد أراد جبران أن يكتب للإنسانية في عهد طاغور و برنا ليشو وويلز ورسل

فلم تكن الإنسانية في حاجة إلى قلمه في ذلك العهد ، بل كان وطنه العربي في أمس الحاجة إلى قلمه السيال .

## ثانيـاً : سيوم موزعة على أقلام كثيرة :

عندما تطالع صفحات الأدب العربي وكتابات ذلك الجيل الذي يسمونه الرائد نجد سموماً موزعه ، نجد الدكتور أحمد أبو شادى مؤسس حماعة أبولو يقول : سعينا لتأسيس هيئة ثقافية ودية قوية النفوذ باسم الاتحاد الإنجليزي المصرى The avglo Egyption union لتوطيد الثقة وحسن التفاهم بين الشعبين ، فإن هذه المهمة تساوى في قيمها العالمية جيشاً بأسره وليس من سارعوا إلى نقدعملنا هذا وكتابتنا في الصحف الإنجليزية والمصرية إلا واهمين ، حياً يتصورون أنها دعاية متأثر بالثقافة الإنجليزية برتمي في أحضان الإنجليز. ( مجلة أدبي عام ١٩٣٦)

فى إبان للصداع السياسى بين مصر المحتلة و بريطانيا المستعمرة لمصر تجد هذه الدعوى وتجد صاحبها يقود فريقاً من الأدباء عن طريق الشعر وينشئ عدداً من المحلات.

٢ - واقرأ هذا النص أيضاً الذي نشرته كتب المطالعة للمدارس الثانوية
 عن قاسم أمين :

إن قاسم أمن لم يتقيد فى قضائه بئراء الفقهاء أو أحكام المحاكم مما يعتبره أكثر القضاة حجة لا محيد عنها ، بل لم يتقيد بنص القانون إذا لم يصادق هذا النص مكان الاقتناع منه ، وهذا مما جعله ميالا للرأفة فى قضائه نافراً أشد النفو ذ من حكم الإعدام ، فقد كان برى أن العفو هو للوسيلة الوحيدة التى رمحا ينفع لإصلاح المذنب ، وأن معاقبة الشر بالشر إضافة شر إلى شر ، وأن التسامح والعفو عن كل شيء وعن كل شخص هى أحسن ما يعالج به السوء ، ويه يد فى إصلاح فاعله ، وأن الحطيئة هى الشيء المعتاد الذى لا محل لاستغرابه والحال الطبيعية اللازمة لعر بزة الإنسان » .

هذا الكلام ما معناه ؟ معناه إنكار الشريعة الإسلامية والجرى وراء مفاهيم الماسونية والصهيونية من أن المحرم لا ذنب له ، لأن أعصابه ليست من صنعه أو أن المجتمع هو الذى دفعه إلى الحطأ و هو معارض لمفهوم القصاص الإسلامى حيث يقول الله تبارك و تعالى: « ولكم في القصاصحياة . . . » .

٣ – وحين تمضى فى طريق التغريب تجد طه حسين ، ساطع الحصرى فى العراق فى وقت واحد ، والعمل واحد ، والغاية واحدة ، يقول السيد عجب الدين الخطيب : دعوة ساطع الحصرى موبوءة بالجراثيم اللادينية المنتشرة فى تركيا ، واستفحل خطرها أيام الاتحاد والترقى ، ثم تحولت إلى الكمالية . إن ساطع الحصرى هو (قلب) العصر العراقى مؤسس معارفه فى العشرين سنة الأخيرة ، جرّد ثقافة العراق العربية من روح الإسلام ، العشرين سنة الأخيرة ، جرّد ثقافة العراق العربية من روح الإسلام ، وطه حسين يدعو إلى التباعد عن العروبة إلى أوربا وساطع الحصرى يرى العروبة بديلا عن الإسلام (الفتح سنة ١٣٥٨ هـ ١٩٤١ م) .

## ٤ - و نجد الطريق ملغماً على طول العلريق :

سلامة موسى يلتى محاضرة فى جمعية الشبان المسيحية بدعوى وجوب مساواة المرأة للرجل فى الإرث أينا كان مصدره ، بناء على أن الإسلام ظلمها بتفضيل الرجل عليها ، وقد تمكن من نشر هذه الدعاية فى مجلة الرابطة الشرقية عام ١٩٢٨ وأخلفت ظنه جمعية الاتحاد النسوى المصرى ، إذ حاول إغوائها بإغرائها بالمطالبة بهذه المساواة ، فكتبت هدى شعراوى ، يومئذ رداً عليه صرحت فيه بأنه ليس من موضوع هذه النهضة النسائية الجروج على الشريعة .

ثم جاء محمود عزى فأعاد هذه الدعاية فى مناظرة له فى كلية الحقوق بالجامعة المصرية واستند فيها إلى شهات عاطلة ، و دعاوى باطلة يتبين فسادها بالبرهان ، وأنكر الأمير عمر طوسون على الحكومة السماح للملاحدة ممثل هذا الجهر فى الطعن على الإسلام والدعوة إلى ترك نصوصه القطعية فى مدارسها الرسمية .

وننتقل إلى نص آخر ، الأستاذ محمد عبد الله عنان يكتب فى نوفمبر عام ١٩٥٨ بأنه قابل البابا ثلاث مرات ، البابا بيوس الثانى عشر ، عرفه قبل أن رقى عرش البابوية (كان اسمه أدجينو باتشيللى) ويوم أن كان وزيراً

للدولة فى عهد سلفة البابا بيوس الحادى عشر وعرفه وهو يتشح بحلل البابوية فى أعظم مناسبة للحالس على عرش القديس بطرس وهو السنة المقدسة .

وأشار إلى معاهدة لتران ( لاترانو ) عام ١٩٣٠ التى انشتت بمقتضاها مدينة الفاتيكان و استردت البابوية نفوذها الديني وسلطتها الزمنية على الدولة البابوية الجديدة (أعنى مدينة الفاتيكان ).

والمعروف أن معاهده لتران هي التي رسمت الحطة الواسعة الحطيرة التي عرفها المسلمون والبلاد العربية لحركة التبشير التي انتشرت في مصر وسوريا والعراق عام ١٩٣٢ وما بعده وكان لها دوراً كبيراً في تنصير كثير من المسلمين.

وقد عرف الدكتور محمود عزمى والأستاذ محمد عبد الله عنان بالدعاية للكيان البهودى الذي كان ما زال يتكون في فلسطين في هذه الفترة.

## ثالشاً: تأييد الصهيونية:

ولقد كتب محمد عبد الله عنان في وقت باكر يؤيد الزحف الصهيونية على فلسطين حيث دعا إلى قبولهم ، ومال مع الصهيونية بكثير من الإشادة بذكرهم وذكر جهودهم وثمرات جهودهم في فلسطين ، وما وراءهم من قوة يهودية وغير يهودية في الخارج ، حيى كاد يلتي في فهم القارئ أن الصهيونية في طريق الفوز والنجاح بهائياً دون أن يتوجه إلى أهل فلسطين العرب بانصافهم في ما لهم من حق طبيعي في بلادهم ، بل من حق كامل في دفع الصهيونية دفعاً مشروعاً (وقد رد عليه باحث عربي مفصلا). قال الأستاذ عنان : إن الأساطير الهودية تقول : إن (البراق) هو البقية الباقية من هيكل سليان ، وترى فيه التقاليد الهودية الدينية أثراً من أجل آثار إسرائيل ، وكان مأمولا منه ألا يمر على الأساطير دون أن يضع إلى جانها الحقيقة ، هذه الحقيقة تختص بعلماء الآثار ومهرة المعاريين ، أكثر مما تختص بالأساطير ، فعلماء الآثار ليس منهم من يقول : بأن أي قسم من الجدار الغربي للحرم القدسي الشريف يرجع في بنائه إلى زمن سليان ، بل المتفق عليه قطعاً أن هذا الجدار بين في زمن لاحق ومن الذين يذهبون إلى القطع بأن هذا الجدار ليس من بقية

الهيكل المستر جار شنج مدير دائرة الآثار في حكومة فلسطين سابقاً ، والمستر اشي الذي اشتغل في حكومة فلسطين أربع سنوات وهو من أكبر المعاريين الثقات ، فزعم اليهود أن الجدار يعد بقية من الهيكل ساقط أساساً لأن علم الآثار والمعارية ينفيان ذلك نفياً باتاً .

٢ ــ أن محل مؤاخذة الأستاذ عنان أنه فى كلامه عن الحركة الصهيونية
 لم يضع فى مقابلها الحركة العربية والثورة العربية فى الحرب العامة وقطع
 الإنجليز العهد تلو العهد للعرب ، أنهم مستقلون بعد الحرب فى ديارهم .

وقد كان العرب تسيل دماؤهم فى أباطح الحجاز إلى مشارف الشام إلى سفاح جبال طوروس قبل أن جاء وعد بلفور ، فكيف وقف الأستاذ حيال الحركة اليهودية معجباً وهى ترمى إلى سلب بلاد من أهلها بمساعدة الدولة التي تآجرت بدماء أهل البلاد العربية .

ويقول عنان : إن بعض الغلاة ما زالوا يفكرون بعقلية العصور الوسطى و يحاولون الدعوة إلى نظريات ومشاريع خيالية مثل فكرة الجامعة العربية و الجامعة الإسلامية .

والجواب : على هذا أن الجامعة الإسلامية براها أربابها على الوجه الذى لا براها به الأستاذ عنان ولهم فى معناها فى هذا العصر ما يقنع الأستاذ إذا أراد ذلك .

٤ ــ مهاحمة عنان فى القومية الإقليمية بقوله: قومية سورية وقومية عراقية ، ذلك أنه إذا أريد حصر معنى القومية بكل إقليم على حدة كان ذلك كذباً على مفهوم القومية التى تحدد وحدة المصلحة للأمة الرابط بعضها ببعض فى بلاد معينة تربط اللغة والدين والثقافة ، وفوق كل ذلك ــ الجنس والعرق.

وكتب باحث تحت عنوان : هل عبد الله عنان يهودى صهيونى ؟

قالت: قرأت مقاله عن الصهيونية فلم يعتريني شك فى أنه ليس يهودى فقط، بل من غلاة الصهيونية. كنت أظنه مؤرخاً صادقاً يشرح وجهة نظر العرب فى ناحية، ووجهة الصهيونية فى ناحية أخرى ثم يقضى على ذلك بالحقوق التاريخية والمكتسبة للعرب، ولكنى وجدته خص نفسه بشرح نظرية اليهود وأطرح أمر العرب وزاد الطين اتساخاً بدفاعه المستر مرة ، والمنكشف مرة أخرى عن القضية اليهودية ، واعتقدت أنه إما معتنق مذهب الصهيونية يعطف عليها ويدافع عنها ، وإما ذو هوى فى خدمة مصالح اليهود فراح يبهوس تحرقاً على قوميهم ويؤسفني أن أخط هذا الآنى لست أفهم سر هذا الدفاع وينسى أو يتناسى . إن فكرة الوطن القومى اليهودى اشتريت بأموال اليهود فى الحرب العظمى ، واستغلال ضعف العرب ، فأراد الصهيونيون أن يغتصبوا أرضهم وأموالهم بدون مسوغ من القوانين الوضعية والحقوق الدولية .

وبينا فلسطين بحر من الدماء واليهود يتحرشون بأهل البلاد العزل من السلاح والعالم الإسلامي يصيح من هول المأساة ، إذ بهذا الكاتب وزمرته يقولون ما لا يعلمون ، وأشار إلى نقل النصوص من ناحية اليهود وحدهم وقال: أليس هذا التصوير الزائف يوهم القارئ أن العرب هم البادئون بالعدوان وأن اليهود أصحاب حق ، وأنت تعرف بإعنان اليهود متى تعرف كيف جمع اليهود من شذاذ الآفاق وأنصار البلاشفة ، وقيل لهم : تعالوا فني البحر الميت ماء من عسل مصنى ، فلم يجدوا وسيلة إلا أن يكونوا مغتالين ودعاة فتنة بهودية أو بلشفية في هذه البلاد الإسلامية الآمنة ، هل الأستاذ عنان يعمى أو يتعلى عن أصل الصبيونية وطغيانها ؟ ( نشرت هذه الكلات في جريدة السياسة الأسبوعية عام ١٩٣٣).

## رابعاً: العلمسانية:

وفى هذا المجال نجد كثير من الإشارات :

۱ – نجد إسماعيل مظهر يحاول أن يقدم نظرية دارون على نحو آخر مختلف بعد أن عجزت طريقة (شبلى شميل) ، فقال : إنه يحاول أن يقدم هذا المذهب المادى محاولا أن يصرف عن الدعوة معارضة الدين وبعيداً عن مغالاة ( نخبر ) الذى ترجم عنه شميل وعنف شميل نفسه ، فكتب ( ملتى السبيل فى مذهب النشوء والارتقاء وأثره فى الانقلاب الفكرى الحديث ) يقول : رأيناه مخالفاً للدكتور شبلى شميل فى اتخاذه مذهب النشوء ذريعة لإثبات المذهب المادى . وقد حمل إسماعيل مظهر على هذه الطريقة وعد

أصحابها متعصبين لفكرهم وأورد من الإله ما يريد به أن يثبت أن مذهب النشوء برئ هما يصمونه به وهو أنه يؤدى إلى تقرير المذهب المبادى .

۲ – ويواصل دعاة العلمانية سمومهم فنجد الدكتور محمد مندور يقول: إن الثقافة العرببة مزيج من عنصر عبرى وعنصر فارسى وعنصر يونانى يقول: في القرآن وفي الإسلام ما لا يحصى من مبادئ التوراة وقصص التوراة وأصول التوراة الشرقية، وفي الحضارة العباسية كثير من وسائل الحياة الفارسية ببذخها ومظاهرها المادية وتياراتها الأخلاقية والفكرية في بعض الأحيان، أما اليونان فأظن أن تأثيرهم في الفلسفة الإسلامية والمنطق الإسلامي وعلم الكلام واللغة والنحو والبلاغة أوضح من أن يذكر.

هذا الذى قاله الدكتور مندور كذب وتضليل ، من أوله إلى آخره ، وهو مايعلمونه لهم فى أوربا حيث يقعوا فى أيدى المستشرقين الصهيونيين المتعصبين فى فترة الثلاثينات حينا كان يوضع ذلك المخطط المسموم للغزو التلمودي للفكر الإسلامي بالإضافة إلى الغزو العربى المسيحى .

والحقيقة أن الفكر الإسلامي لم يتكون من عناصر عبرية أو فارسية أو يونانية ولكنه تكون من عنصر واحد هو القرآن المكريم كلام رب العالمين المنزل على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم ، فهو وحده مصدر الفكر الإسلامي الحقيقي ، وأن كل ما دخل إلى الفكر الإسلامي من متر حمات اليونان أو غير ها فإن الفكر الإسلامي بأصالته وذاتيته الحاصة كان قادراً على رد ما اختلط فيه بالوثنية وأساغ ما وجده صالحاً وحوله إلى كيانه حين صنع منهجه الأصيل: المنهج العلمي التجريبي الذي لم يعرفه الفرس ولا الروم ولا اليونان ، ولا العرانين .

## خامساً: الماركسية:

١ - ثم تأتى موجة الماركسية وتحاول أن تطغى على الفكر الإسلامى فنجاد المادين الذين محاولون أن يصوروا منهج الحياة الاجماعية فى العالم الإسلامى كله تصوراً مادياً ، ينكرون المعنويات وينكرون العزائم والإيمان ، فتذهب قواد زكريا إلى القول : بأن ما حدث من نصر فى رمضان لم يكن

إلا مادياً صرفاً وأن هذه القيم المعنوية النفسية ، وصيحة الله أكبر لا قيمة لها ولا تقدير فى نظرهم ، والهدف من هذا هو فصل المسلمين فى الحاضر عن قيمهم وتاريخهم وعقيدتهم مما يسمونه القديم أو التراث ، ويرون أن النظرة المستقبلية لا يمكن أن تكون إلا ماركسية وكذبوا فإن المسلمين لهم مهجهم الأصيل وقيمهم الربانية القرآنية التى بنوا عليها حياتهم فى الماضى وسيبنون عليها حياتهم فى الحاضر والمستقبل ، وهم يعرفون الفرق بين الميراث الذى هو التاريخ ، ويؤمنون بأن التاريخ ليس عبئاً وأنهم ليسوا منقادين له أو خاضعين ، وأن تطلعهم الحقيتى موجه ليس عبئاً وأنهم ليسوا منقادين له أو خاضعين ، وأن تطلعهم الحقيتى موجه نص المنهج الإسلامى الأصيل مع أساليب العصر وعلومه .

و يحاول الماركسيون أن يقدموا تلك الصور الغربية عن بروميثوس، ونيتشة و هكذا تكلم زرادشت وغيرها في محاولة لإقصاء الشباب المسلم عن التعرف على أصالته فكرة وظناً بأن هذا الذي يقدمونه سيحول شباب الإسلام إلى الغرب أو إلى الماركسية.

٢ - وبعد نكسة عام ١٩٦٧ ظهر كتاب عصريون غربيون يلبسون لباس
 الماركسية والمادية أمثال صادق جلال العظم فى كتابه ( نقد الفكر الدينى )

وهو حين يتناول الدين في هذه المرحلة بالذات يعمل كما يقول دكتور كامل سعفان في إطار سياسي مرسوم يقصد به التشكيك والبلبلة الفكرية وصولا إلى تمزيق الوحدات الاجتماعية وإلى الشعور بالاغتراب وإلى الجفاف الروحي وإلى الفكر المادي ونحن نعرف هجوم الشيوعيين على الدين باعتباره القوة الوحيدة التي تقف في وجههم ، وتعرف حملتهم عليه ووصفه بكل الصفات الغاضبة الكريهة ، وظنهم أن النكسة هي فرضتهم لتصني البلاد العربية علاقاتها مع الإسلام وتستسلم للماركسية ، مع أن العكس هو الذي العربية علاقاتها مع الإسلام وتستسلم للماركسية ، مع أن العكس هو الذي حدث ، وأن العرب والمسلمين تعلموا أن هذه التجربة التي قادها بعض الزعماء قد فشلت ، كما فشلت التجربة اللبرالية من قبل ، وأن الطريق الوحيد أمام المسلمين ليس سوى طريق الله الحق : الإسلام .

ومهما قالوا : من أن الإسلام يرعى القوى الرجعية والمتخلفة ،

أو المحافظة فإن هذا كله لم يعد يهز شعرة واحدة فى النفوس التى آمنت به وخلعت كل ما كان يمر بها من إحساس بأن أى مهج آخر يستطيع أن يحقق للمسلمين مجتمعاً كريماً ، ومهما قالوا : بأن الآخرة رؤيا خيالية ، ومهما أنكروا البعث والحساب والثواب والعقاب فإن هذه الصيحة أصبحت غريبة الآن فى مجتمعات المسلمين ولم تجد غير السخرية من قابلها .

وأن كل ما يحاولون لصقه بالإسلام هو من التحديات التي واجهت المسيحية في الغرب أبان النهضة والأمر هنا مختلف تماماً ، فالإسلام هو صانع الحضارة ومنشئ المهج العلمي التجريبي وليس بينه وبين العلم أو الحضارة أي صراع يمكن أن يصور بأنه صراع الكرادلة أو الحكومة الثيوقراطية.

٣ ــ ولا يكف الدكتور حسن صعب عن دعواه الممجوجة ، فهو واحد من دعاة التغريب بحاول ويؤازره آخرون الدعوة إلى صهر العقل العربى ( الإسلامى الانتماء ) فى العقل الغربى ، وكتابة تحديث العقل العربى يدعو إلى تغريب الفكر الإسلامى ونقله من أصوله الأصيلة إلى مسيحية مقنعة .

وأن ما يحاوله حسن مصعب لن يؤدى إلى شيء ، شأنه في ذلك شأن محاولة زكى نجيب محمود . إن هذه العقول المادية لن تستطيع أن تفهم الوحدة الجامعة في الإسلام بين المادة والروح والعقل والقلب ، والعلم والدن .

### سادساً : سموم المنهج الغربي :

وحيثًا تتلفت تجد دعاة التغريب :

( عبد العزيز القوصى ) فى محاولة هدم اللغة العربية وبيانها بواسطة طريقة ( شرشر ) المستوفية ، ودعوته إلى إذاعة مذهب ديوى المفرغ من الأخلاق والدين وفرضه على المدرسة العربية ، سواء فى مصر أم فى أى بلد عرى ذهب إليه .

وهذا الدكتور أحمد زكى قبل أن ررأس تحرير مجلة العربى في هجومه

العاصف على العروبة ودعوته إلى الإقليمية وتشكيكه فى وحدة العرب واللغة العربية ، تهديماً حتى لا ترتبط الأمه بالإسلام ولا ترقى ليتحدث عن الوحدة الإسلامية .

لقد صال فى ذلك وجال فى مقال طويل بجريدة المصرى فى ١٩٥٠/٥/١٣ تحت عنوان : ما العرب وما الفراعنة ؟ إنما نحن قوم مصريون ، ونجد اللاكتور عبد الملك عودة فى كتابه الكتلة الإسلامية الصادرة عام ١٩٥٥ ينقد بشدة إمام جامعة إسلامية على أساس مناقشة الفلسفة لدعوة الكتلة الإسلامية وإبراز أن الطريق هو :

( القومية – العلمانية – الديمقر اطية ) .

وتلك هي مجاولات وراء محاولات ترمى إلى هدم الوحدة الإسلامية الجامعة ، وقد احتط لهم على عبد الرازق ، طه حسين الطريق فخاضوا فيه.

# سابعاً: الشعوبية:

وترى شعوبية القضيمي ، وخالد محمد خالد ، ومحمود الشرقاوى ( الدين والضمير ) فى كتابات مرتبطة أخطرها دعوة الشرقاوى إلى ما أسماه الضمير بدلا من الدين حيث برمى إلى نشر السموم التالية :

- ترك الصلاة والتكاليف الأخرى اكتفاء بالضمير .
- تأييد قول ابن الرشيد: إن الدين للعوام لا للخواص.
  - قول ابن رشد : ما يوجد وراء الدين خرافة .
  - قول الفلاسفة: إن الأنبياء جهلة ومضلون و . . .
    - قول المعرى:

فلا تحسب مقال الرسل حقاً ولكن قول زور سطروه وكان الناس فى عيش رغيـد فجاءوا بالمحـال فكذبوه

- الأفضل أن يكون الإنسان خيراً فاضلا أصيل جوهر النفس ولو لم يلتزم ما أمرت به العقيدة .

ولا ريب أن هذا كله من كلام الباطنية وفلاسفة المحوس وأن محمود

الشرقاوى كان مكلفاً بهذه الدعوة ممن كتب عنهم كتباً كاملة من بعد ، فقد كان يسير فى ركاب سلامة موسى ، وكانوا يهدفون أن يذيعوا هـذه السموم عن طريق قلم إسلامى فلم يجدوا غيره من الضالين المضلين .

وعلى طريقه مضى خالد محمَّدُ خالد في كتاباته ( فليحرثوا في البحر ) .

وكان عبد الله القضيمي هو قائد هذه المدرسة في كتبه المتعددة وفي مقدمتها كتابه (هذه هي الأغلال )(١) وغيرها من الكتب التي تموج بالأفكار العاصفة.

وفى مجال الأدب نجد المخربين أمثال نزار قبانى ، ومحمود درويش ودعوة عريضة إلى إفساد الشعر العربى بحمل لوائها يوسف الحال داعياً فى صراحه إلى إخراج الشعر العربى عن إطاره وأسلوبه ومهجه وذلك حين يكتبه من وجهة نظر مسيحية مباشرة وهذا ما لم يفعله أى شاعر عربى فى الماضى ، وأبرز نموذج لشعره هذا : قصيده العشاء الأخير .

أصدر مجلة (شعر) في يناير عام ١٩٥٧ وتخرج من الجامعة الأمريكية ببيروت أما نذار قباني فشاعر هدام لا يحوى من الأفكار إلا ما هو ساقط وضار ، فهو إما تراه يتحدث عن المرأة والمخدع ويردد أفكاراً تشجع على الرذيلة والانحطاط الحلق ، وإما يروج لأفكار هدامة تشيع اليأس والقنوط في نفوس الأمة (عبد الله بن إدريس).

وهو محمل مشاعر الجماهير في شعر غير مقنى لإقناع الجماهير وإدخال هذا النوع عليهم من خلال مفاهيم يعجبون بها مع أن أمانته للتغريب أقوى من عرضه للوطنيات في محاولة خادعة ماكرة .

ولقد حاول بعد نكسة عام ١٩٦٧ أن يصور نفسه بصورة البطل ، وهل يستطيع نزار قبانى وهو صريع الشهوات أن يكون شاعراً وطنياً يوقظ الأمة بعد حوادث عام ١٩٦٧ ، وأنى له ذلك وهو من مصادر الهزيمة الحقيقية ، فقد كان شعره من علامات الانهيار والتدمير ، وكيف يمكن أن يوصف

<sup>(</sup>۱) ناقشنا كتاب هذه الأغلال ، وكتاب الدين والضمير وكشفنا زيفهما في كتابنا (الاسلام والثقافة العربية ) .

زار بأنه من الشعراء الغاضين ، كما يحاول أن يصوره داعية من دعاة الانحلال والماركسية ، وكيف يمكن أن يكون نزار قبانى من عوامل الهزيمة ، ثم يجيء ليهاجم المهزومين ، ويصور نفسه بطلا وهو من عناصر الهزيمة ، أنه ينتهز الفرص للظهور في كل المناسبات فإذا كانت الحياة منطلقة على طبيعتها كشف عن ذيول الإباحيات ، وإن كانت الحروب وقف في صف الأبطال الكاذبين .

إن شعر نزار قبانى السياسى لا يمكن أن ينفصل عن شعره الإباحى وهو وعاء لترويجه ، ولن يستطيع مثل هذا النموذج أن يكون إباحياً ووطنياً فى وقت واحد (وإنما هى حيلة دعاة الشعوبية من أمثال القصاصين والشعراء) وهل يقبل عقل أن يقارن رجاء النقاش بين نزار قبانى وبين شكسبير أو المتنبى فأين من أين ، أو مقايسته بالمعرى وغيره فيها إسراف كبير من جانب النقاش لقبانى وكلاهما من رواد الحركة المسرحية فى مصر فى العصر الماضى .

أما محمود درويش فهو حامل العلم الشيوعى فى المؤتمر الشيوعى فى رومانيا ، وكتاباته الشعرية مضببة ضالة ، لا تفصح عن وطنية ولا عن رجولة ، وهو خدام للفكر التغريبي تحت أى لواء .

أما مصطفى حسين فإنه ليس مفسداً فى الكاريكاتير فقط ولكن فى دعوته إلى العامية الرديئة المليئة بعبارات الصلف والسخافة ، فهذه حرب للغة العربية على نطاق يومى واسع فى جريدة توزع مئات الألوف ويقرأها الشبان والفتيات ويقلدون عباراتها .

إن مشكلة العامية ليست هي فقط في كتابة المجلات الهزلية وإنما هي في اختلاق ألوان جديدة من العبارات التي لا تطابق أسلوب العربية الفصحي .

## ثامنــاً : التبعية :

ومن الظواهر العجيبة أن يخضع بعض الأزهريين إلى الفكر العلماني إرضاء للعلمانيين في الصحافة ورغبة في الحصول على المراكز الدنيوية الزائلة ، فيقول محمد فهمي عبد اللطيف : (ثم جاءت الأديان) بعد أن تحدث عن مصر القديمة ، فهل جاءت الأديان بعد أن صنع علماء مصر القديمة العلم

أم أن الدين هو الذي وجههم إلى فهم العوالم في تحركها وثباتها ؟ الحقيقة أن أول ما يتعلمه من درس في الأزهر أن الدين جاء مع أبينا آدم ، ثم مع نوح ومضى مع كل العصور حتى ختم برسالة محمد صلى الله عليه وسلم ، وأن الذين يقولون: (ثم جاءت الأديان) إنما هم العصريون المحدوعون بمفاهيم التلمود والصهيونية الذين يدعون أن الهودية هي أول أديان التوحيد .

ويتحدث فهمى عبد اللطيف عما يسميه (أسبوع الآلام) ليرضى موسى صبرى رئيس تحرير الأخبار وعباراته توحى بأنه يؤمن بصلب السيد المسيح وبذلك يكون قد خرج على حقيقة أساسية من حقائق الإسلام فإن السيد المسيح لم يصلب وكل ما يقال عن أسبوع الآلام لا يقره الإسلام.

يقول: محلو لى دائماً أن أعيش أسبوع الآلام مع إخواننا الأقباط وفى أسبوع الآلام تترسم خطوات المسيح والآلام التى عاناها فى سبيل عقيدته ورسالته.

وفى العهد القديم كان كل المصريين المسيحيين منهم والمسلمين يعيشون أسبوع الآلام على صعيد واحد يستشعرون فى الألم الإنسانى الذى يشعرهم بالحياة ويملأ نفوسهم بحب الإنسانية والعطف عليها ، خميس العهد الذى مكلون فيه إناء من ماء . . . إلخ ، فهل هذا كلام يقوله مسلم متخرج من الأزهر ؟ الحقيقة أن فهمى عبد اللطيف قد حاول إرضاء العلمانيين الذين يعمل ومعهم تكلف كثيراً على حساب عقيدته .

والنماذج كثيرة من هذا النوع ، وكلها توحى بهذا الانحراف نحو مفاهيم وافدة ، تنشر فى الصحف بن أيدى الشباب المسلم الذى يظن أنها حقائق ، وكان علينا أن نكشف عنها حتى نعرف المخططات التي يرسمها أعداء الإسلام.

هذا و بالله التوفيق .

أنور الجندى

- قى متابعة هذه الدراسات :
- (١) الصحافة والأقلام المسومة .
- (۲) الشعوبية في الأدب المربي المعاصر .
  - (٣) شخصيات اختلف فيها الرأى .

# فحرس (الكتاب الموضوع البساب الأول

| 0   | مقسمامة                                                        |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 77  | قضايا مثارة في ضوء الإسلام                                     |
| Y 0 | الفصل الأول: الشريعة الإسلامية (فتحي غاتم ــروز اليوسف)        |
|     | الفصل الشانى : عقيدة ومنهاج وحياة (محمد خلف الله ـ فواد        |
| ٣٣  | زكريا–حسن حنفي) نكريا–حسن حنفي                                 |
| 49  | الفصل الثالث: مفهوم الإسلام للفن وقضاياه                       |
|     | الفصل الرابع: المؤامرة على الحلافة والدولة العمانية عبد الحميد |
| ٤٧  | المكاتُّب: أخبار اليوم أخبار اليوم                             |
| ٥٥  | الفصل الخامس: كتاب الإسلام وأصول الحكم                         |
| 00  | ليس من تأليف على عبد الرازق بل من تأليف مرجليوث                |
| 74  | الفصل السادس: الذاتية الإسلامية ومعركة المحافظة عليها          |
|     | الفصل السابع: مصر عربية إسلامية - محاولة للقضاء على الانتماء   |
| 79  | العربي الإسلامي العربي الإسلامي                                |
|     | الفصل الثامن: استعلاء موجة الجنس في الأفلام والمسرحيات         |
| ٧٣  | والمسلسلات                                                     |
| ٨٠. | الفصل التاسع: حقيقة القمم الشوامخ والعالقة                     |
|     | الفصل العاشر: خلفاء طه حسين وغلمان المستشرقين زكى تجيب         |
| ٨٥  | محمود – توفیق الحکیم —حسین فوزی                                |
| ٩٣  | الفصل الحادي عشر: سقوط مذهب الوجودية                           |
|     |                                                                |

| _               | الموضي        |           |              |
|-----------------|---------------|-----------|--------------|
| سحىلغة القرآن ـ | امرة على الفص | عشر :المو | الفصل الثاني |

| الصفحة |     |   |    |
|--------|-----|---|----|
|        |     |   |    |
| 44     | ع ف | س | 1: |

# البساب الثاني

| <b>\.\</b>   | كتاب العصر كتاب العصر                                      |
|--------------|------------------------------------------------------------|
| 1 • 4.       | الفصل الأول: جيل الرواد                                    |
| ١١٠          | ر فاعة الطهطاوي                                            |
| 114          | لطني السيد الطني السيد                                     |
| 171.         | على عبد الرازق على عبد الرازق                              |
| 177          | أمين الحولى أمين الحولى                                    |
| 141          | حسين فوزى                                                  |
| 147          | عباس محمو د العقاد عباس محمو د العقاد                      |
| 149          | محمد حسن هيكل هيكل                                         |
| 1 2 9        | طه حسن طه                                                  |
| 107          | الفصل الشانى : كتاب لبنان المارون                          |
| \ <b>0</b> \ | فارس نمر فارس نمر                                          |
| 104          | فرح أنطون فرح                                              |
| 109          | سلیم سرکیس                                                 |
| 171          | يعقوب صنوع يعقوب                                           |
| 177          | شبلی شمیل شبلی شمیل                                        |
| 178          | أديب إسحق أديب إسحق                                        |
| 170          | لویس صابو نجی                                              |
| 177          | جبر ان خلیل جبر ان (أدب المهجر)                            |
| 179          | جرجي زيدان (روايات الإسلام)                                |
|              | الفصل الثالث : الفن والمسرح : نجيب الريحاني – زكبي طليات – |
| 141          | يوسف و هبي                                                 |

| صفحة                      |                                                           |
|---------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 110                       | الفصل الرابع : دعاة التغريب دعاة التغريب                  |
| 110                       | ساطع الحصري (القوميات) ماطع الحصري                        |
| 144                       | سلامة موسى (التغريب) مسلامة موسى                          |
| 111                       | توفيق الحكيم (التغريب)                                    |
| 197                       | توفيق الحكم - محاولة جديدة على طريق تغريب الإسلام         |
| <b>Y</b> , • , <b>Y</b> , | لويس عوض (التغريب) موض                                    |
| Y • 4                     | الفصل الخامس: (نجوم الصحافة) من                           |
| ۲1.                       | مصطني أمين مصطني أمين                                     |
| <b>Y 1</b> A              | إحسان عبد القدوس ( القصة ) وحسان عبد القدوس ( القصة )     |
| 445                       | أمينة السعيد (الصحافة النسوية)                            |
| 779                       | حسين مؤنس (التغريب) مؤنس (التغريب)                        |
| 747                       | صلاح جاهين (العامية) وصلاح جاهين (العامية)                |
| 748                       | يوسف إدريس (التغريب)                                      |
| 747                       | أنيس منصور أنيس منصور                                     |
| 7 2 1                     | الفصل السادس: دعاة الشعوبية من الفصل السادس               |
|                           | مناهج التعليم : اتباع ديوى ﴿ إسماعيل القباني – عبد العزيز |
| 7 2 7                     | القوصي) القوصي                                            |
| 7 2 7                     | الدكتور محمد أحمد خلف الله (الشعوبية)                     |
| 7 2 9                     | عبدالرحمن بدوى (الفلسفة الوجودية)                         |
| 701                       | غالی شکری (التراث) بن بند منا                             |
| Y 0 A                     | زكى نجيب محمو د (التغريب) ٠٠٠ ٠٠٠                         |
| 174                       | عبدالرحمن الشرقاوي (التفسير المادي للتاريخ)               |
| ۸۲۲                       | عمر عبد العزيز أمن مر عبد العزيز أمن                      |
| 441                       |                                                           |

الفصل الثامن: (إعادة النظر في كتابات التغريب) ...

|             | المراجبين المسارع                                            |
|-------------|--------------------------------------------------------------|
| <b>Y</b> Y• | صلاح عبد الصبور (الشعر الحديث بلا شهادة ميلاد)               |
| *           | الفصل السابع: عصبة العلمانية أعداء الشريعة الإسلامية - خلفاء |
| 440         | على عبد الرازق على عبد الرازق                                |
|             | خالد محمد خالد                                               |
|             | أحمد بهاء الدين أحمد بهاء الدين                              |
|             | عمد عمارة معمد عمارة                                         |
| *•*         | محمد أحمد خلف الله معمد أحمد خلف الله                        |
| ۳۰۸         | محمد سعید عشاوی ه ه همد سعید عشاوی                           |
|             |                                                              |

رقم الإيداع بدارالكتب ١٩٨٨ / ١٩٨٥ الترقيم اللولى ٥-١٠٨ - ١٤٢ - ٩٧٧

دارالنصرللطباعة الإسلامية

# المنظمة المنظمة المنطقة المنط

كثرت في الفترة الأخيرة كتابات العلمانيين والعصريين، واستشرت وجهات النظر المخالفة للفكر الإسلامي، ومضامين القرآن الكريم، والسنة المطهرة، وحاولت أن تحجب الأصول الأصيلة، والمنابع الحقيقية ببريق خلب خادع يرمى إلى التأويل، واستغلال عوامل ضعف المجتمع وكثرة الرخص، والمحاولات الرامية إلى تبرير خروج المسلمين على أصول دينهم الحقيقية .. ويرجع ذلك في الأساس إلى ضعف الخلفيات الإسلامية في التعليم، ونقصها في التربية، وضعف القدوة في البيت والمدرسة والشارع .. ومن هنا التربية، وضعف الكاتب المسلم أن يراجع هذا الركام كله، وأن فقد كان حقاً على الكاتب المسلم أن يراجع هذا الركام كله، وأن يكشف زيفه، ويصحح الوجهة حتى نكون دائماً على الجادة، وأن يكشف زيفه، ويصحح الوجهة حتى نكون دائماً على الجادة، وأن

وفى هذه الدراسة يقدم الباحث الجاد ، والمؤرخ الإسلامى الكبير الأستاذ أنور الجندى عدداً من هذه القضايا ، ويضعها فى موقعها الصحيح من الصورة الاجتماعية الإسلامية العامة .

والله يقول الحق وهو يهدى السبيل ...،

دارالاعتصام